### 平實導師著











平實導師 著—

1





不久見道證真如 願我修學大乘理 隨度重關見佛性 不遇聲聞緣覺師 隨我導師入宗門 願我得遇菩薩僧 受學大乘第一義 親證三乘人無我

願隨導師學種智 願具妙慧勇摧邪 通達初地法無我 救護佛子向正道 修除性障起聖性 普入大乘第一義 發十無盡大願王 受學究竟微妙理

願我依佛微妙慧 善修菩薩十度行 無生法忍增上修 地地轉進無障礙

南無釋迦牟尼佛 乃至究竟菩提果 南無十方一切佛 不捨眾生永無盡 南無大乘勝義僧 願我世尊恒慈愍 冥祐弟子成大願 南無究竟第一義

普 PP 自 在

諸

聖

雖

非凡夫,仍名愚人,愚於法界實相智慧故

0

平實導

師

正

如來藏 乘 之 處、一念不生,作為修證內容;禪宗之禪則是般若, 夫、佛門諸聖之修證,以四禪八定為主修,以意識覺知 如 性 襌 般 來 聖人若不迴向大乘,或迴心大乘後未隨善知識修學 真 宗之禪,乃是般若證悟之道,不同於禪定。禪定通於外 若 · 藏者, 皆不能 之親證作為修證之標的,悟後現觀如來藏及一切法界 智慧,二乘聖人所不能 如 性;非唯不通外道與凡夫,亦復不通二乘諸聖 知 也。是故 知,是故 禪宗之悟並非禪定所攝 佛與諸大菩薩皆言二乘 以 , • 第八 乃是真 致 0 ど 未實 故 之中 制心 道、 諸 識

道

FL

證

## 自 序——本書之緣起

是故 法 時 時 於 時 諸 正 不 輪 說 臆 說 於 般 大 襌 異 之方 想亦 Ż 若 宗 之,眾生緣猶未熟故,聞之亦不能解故;由是緣故 親 生 説 初 如 如 如 窺 之 證 中 祖 類 , 轉法輪 來 基 難 廣 乃殿 觀 無 藏 師 藏 如 0 來藏 明 知 妙 總 勝 證 者 悟時 若 故 法 之阿 師 後 相 別 法 , 所 無 唯 盲 而 所得之般若智慧,以及證後深 即 0 ; 別相智慧;成佛與否,端視有無如 由是 云 X 此 所證之標的,於禪門中多名之爲眞如心,即是第八識 識 含期中爲聲聞說之,亦不於二轉法 是 說 , 能 : 如 起 增上慧學者,非未證 種 , 縁故 證 切 造 直 智增上慧學之主體也,亦是一 惑 问 至第三轉法輪之唯識 種智之根 來 業 賴 ,唯識 嗀 , 耶 敎 迷 識 埶 者 經論云:「入見菩薩皆名 源,是成佛之依憑,是故意趣甚 隨 有 , 機 我 則是緣未熟時 所 解如: 宜 於 ; 生死 細觀 來藏者 種 機 智 有三品 海 時 行所得之一切種 來藏 淪 切佛法之主體 , i輪 之 期方始說之 所能聞 , 沒 釋迦 佛 不 無 般若期宣 終 勝 切 同 依 茅 者 而 !世尊甫 種子實證之智慧 知之 爲 敎 , 眾 , 遂 證 智 故 攝 深 生 揚甚深 也 Ξ 阿 成 大 歸第 , 即 悲 畤 說 賴 , , 佛道 , 如 非可初 未 更微 之 尊 耶 亦 來藏 證之 般若 初 故 . 時 0 轉 成 妙

虙 切 未 破 決 鷽 佛 空 中 法 契 四 道 中 有 諦 唯 道 有 歽 , 謂 於 識 0 雞 便 真 摩 斷 撥 如 諦 訶 我 等 來 \_ 愚 理 般 諦 為 , 若 , , 10 除  $\neg$ 經 亦 悟 外 性 此 於 證 筝 法 相  $\neg$ 諸 有 無 空 皆 法 方 令 空 迷 有 中 ; 為 破 執 埶 根 於 無 初 實 品 俗 有 上 有 諦 捨 理 執 於 ; 中 ハ 第 ; , 趣 Ξ 非 世 由 妙 大 尊 無 畤 斯 熊 為 0 内 演 \_ 留 波 識 3 除 聖 捨 聞 義 波 ; 互 0 敎 遣 執 世 法 執 尊  $\neg$ 解 有 뱜 有 窓 深 執 空 義 窓 空 , 意 離 次 趣 等 有 於 迷 會 無 說 鷲 謬 邊 嶺 說 競  $\neg$ 無 說 興 諸 波 正

識 耶 經 能 則 無 所 知 牛 垢 BI 切 ` 菩 賴 生 異 佛 中 識 既 薩 轉 言 耶 及 熟 法 所 佛 皆攝 所 識 識 所 生 說即 之 學 切 額 無 , 垢 团 法 誣 之 在 即 ` 是 賴 所修三大 空 說 法 識 其 是 RHI 耶 爲 性 所 中 唯 賴 識 唯 識 生 忇 含 , 耶 識 即 滅 性 故 \_\_ , ` 藏教諸 是 所 知 法 證 切 與 異 萬 生 雌 得 種 熟  $\neg$ 法 菩 , 子 識 此 ` 大 法 根 即 第 也 薩 相 無垢 識 源 , Ż 藏 有 八 , 皆是修證 加 ,即是 識 故 妙 無 識 暫有 理 萬 量 者 知 心體 菩薩 法 過 即 ; 如來藏 0 之 能 既然萬法皆唯 忇 則 此 即 現 藏 修 知萬 如 證 妙 成 觀 由 ,即是真如性相 來藏 法 者 眞 此第 法 切 如 即 , 唯 法 謗 法 是 皆 八識 是 也 阿賴 法 是 性 吲 第 0 罪 修 而 賴 心體 八 如來 耶 證 中 轉 耶 Bul 之 出 識 依 此 ` 所依之 賴 藏 第 最 故 異 生 所 那 者 重 熟 八 萬 生 0 罪 若 識 法 ` 理 , 異 楞 則 無 故 呞 體 熬 輕 知 垢 賴 伽 ,

,

,

,

#### 普門自在

生 切 故 何 滅 況 0 當 法之 否 法 定 者 知 如 爲 即 來 人 無有過之者;如 是 藏 明 破 阿 說 壞如 賴 如 耶 來 來 識 藏 藏 者?當知 所在之密意者即已是虧損法 妙 來藏 法 故 回 ,即是以想像虛 否定阿賴 賴耶識是一切佛法之根 耶識者其罪之重 無之法 事 ` 取 虧 本 無以倫 代 故 損 眞 如 , 來 正 謗 比 如 Ż RH 重 來 賴 罪 藏 那 識 妙 法

後 若 团 地 重 大 來 體 始 賴 有 獄 於 如 藏 미 耶 所 尤重大罪 來 驗 团 若 佛 定論 識 藏 疑 不 賴 世時之出 者 足故 大 正 耶 眞 Ż 法 識 過 , 之上 去 0 如 應 , ; , 諸 無智之 世 以 智 然 , 佛身血 更謗 慧 因 與 師 種 佛及諸賢聖皆以第 多 難 善 善 種 作 聖 冏 根 知 以 則 ,更重於殺害阿羅漢、誹謗賢聖,乃是不通 賴 教 識 尙 研 發 曾結微 勿隨 耶 討 多所探 起 薄 識非是真正之如來藏 故 , , 人言語 待其不 導 , 小法 究 致 復 Ĺ 大 , 八識心法 ,妄言真假 能 確 疑 善 緣 認真 辨 不 知 ,今世因 識 正 信 而 知 太 爲 , 聖 別 過 確 師 , 慈 此 認 教 求 故 即 密 悲 得遇善 想 뎨 0 成 賴 意 是故 像 而 膀法 令 中另 耶 時 彼 識 有 知識之助 , ` 治智之 再 輕 爲 毀 永 虚 進 易 妄 人 懺 不 悟 佛 法 步 得 悔 可 , , , 之 證 時 與 於 時 親 其 授 無間 之 罪 證 正 , 即 法 法 更 如

如 輕 謗 藏 正 心 法 智之人 體 0 者 若 學法 , 外 其 之時 所 於 言之 RI 賴 , 如 皆 耶 來 當 藏 異 戒 即 愼 熟 成 恐 ` 想像之 懼 無垢 , 識 謹言愼 如 ιÙ 來藏 體 行 之 眞 是名 如 不 性 輕  $\neg$ 謗 ` 假 相 於 如 根 , 來 意 本 藏 欲  $\vdash$ 別 師 , 求 尋 ` 另 亦 假 不

耶 意 如 欲 來 ` 異 別 藏 熟 者 求 即 另 ` 無垢 是 妄 能 想 識 生 第 邪 而 見者 求 八 佛 識 ; 法 心 若 體之 故 人外於 , に真 即 如 成 同 外 心 賴 道 者 耶 邪 , ` 見 亦 異 是心 。 斯 熟 ` 外 等皆是邪見愚 無 求 垢 法 識心 者 , 體之 外 痴 於 眞 所 眞 如 實心 攝 性 者 阿賴 , 相

非

佛

門

賢

聖

學

於

此

當

知

0

絕 誣 身 世 世 養 供 感 好 受 謗 財 養 和 恩 衣 , 本 供 平 故 非 既 以 尙 戴 , , 師 亦 實 者 德 是 爲 復 奉 者 亦 佛及親教 向 意 免導 瞿 多 在 又 ; , , , 欲 諸 非 謂 家 節 拒 此 墨 如 思 是 絕 和 是 致 菩 儉 善 會 0 供 對 種 矯 薩 自 根 中 IF. 尙 師者 瞿 養 種 情 學 法 活 平 淳 供 曇乃 供 於余 受累 實之 熟 養 員 本 , , , 養 乃 皆 亦 者 不 乃 是 者 , 而 是純 無 屬 ; 應 有 我 , 是佛 釋迦 ,余皆不 受 能 證 此 上 今 不 作 界 供 供 所 如 爲 知 力 佛之俗: 弟子之本分 是堪 淂 養 如是開示:「 恩 行 來 正 , 不受。《 , 皆 檀 藏 法之長 義 免 , [名) 者 去 不 忍 ZII] , 稗 需 世 沙 賴 , 何 久住 雑 門 乃 界 販 需 别 此 耶 0 是 故 受 護 瞿 吲 識 作 如 是 余 世而 平 來 供 曇 含 任 持 , 則 知 眾 Ż 實 ? 經 何 恩 カ 緣 , 心 作 之 生  $\checkmark$ 嫌 復 財 解 空 於 云 考 自 多 常 大 利 義 即 往 , ` 竟』 量 : 我 以 此 是 緬 屬 供 世 者 故 世 設 五 免 養 之 我 懷 應 為 制 濁 招 師 傳 了 願 有 0 0 뛔 之心 除 是 己 故 身 致 義 , 者 此 命 信 第 以 我 勝 現 正 ; 余 以 故 未 行 今 法 如 法 在 如 之 世 外 是 具 此 者 家 當 0 , 뛔 足 現 然 世 身 是 以 , 供 向 此 者 於 故 亦 居 即 上 師 作 是 供 貝 此 妙

普門自在

究 從 何 礻 院 薪 會 免 資 中 0 受 有 如 領 是 至 捏 今 不 任 造 大 未 何薪 是 弘 曾 受 非 傳 資 領 正 財 , 無根 法 利 過 之 故 分 既 誣 謗 而 不 受世 毫 渦 , 終 會 間 究 利 中 會 難 錢 中 , 以 財 免 財 免 五. 務 ; 濁 眾 會計 復 惡世之 生 又出 大 , 亦 爲 資 悪行 謗 支 不 持 經 同 手 而 0 錢 此 修 謗 是 會 財 IF. 世 法 建 , 間 構 法 講 堂 領 而 終 任 `

相

法 言 然 返 劫後之佛 如 心 即 余 之常 是 至 余 意 絕非 意 若言 彼 佛 仍 ; 乃 至 , 識 見 等 地 悟 會 在 l法務 心 地 邪 即 常 目 外 內 , 亦有從來未曾稍閱拙著 空 Ż 果 見 悟 渞 見 可 亦 外 離 德 境 後 中 證 如 , 道境 念 間 得 界 是 不 切者; ,其言之意則是: **一** 佛 靈 中 及 有 必 至 地 知 界 再 外 真 修行 境 雖 探究其證  $\bigcirc$ 此 人但閱拙著 , 謂 界 如」,冀以 然 皆未見道 中 三年 」者,窺其所證 冠 月溪法 以 , 復 境 種 初 起 種 師及諸西 而 頁之文,便 , , 悟 因 書之破 常見外道邪 實 我 佛 狂言成 地此 即 法 則 會中退 可成 果 退 時 藏 地 離第 佛 佛 邪 <u>一</u>障 佛。 地真 作誇 密宗 名 轉 等 顯 相 Ł 於 事 俱 正 以 言: 住 如 古 问 ` , , 重之身心 此虛言假語 一般若 ||今諸 如 筆 以 賴 , 是 求 耶 則 蕭 鋒 方爲 智慧 平 更高之證 識 只 師 犀 是離 利 實是 而 , , 眞 而 不 每 , , , 迴 能 狂 念 多 不 悟證 目 誑惑 量 之 靈 狂 轉 生 空 閱 於 忍 知 言 餘 無知 , 者 大 之意 卻 心 切 書 0 無數 者 會 而 者 , 識 悟 外 解

安住 未 夫 縱 得 之 賴 余 初 佛 曾 使已經改言 忍 耶 所 地 菩提 公開 識 公開 余 」之賢聖 真 如 , 然而 不肯依 則 是 生 如 常常 懺 起 迷人 破 , 先時已公開倡言證得佛地眞 悔 忍 後 而 斥 照 法 破 爲 故 , 復 又 ` 「 一 悟 未曾得見好相 大妄語 , 斥 數 爲 增 , 佛 是 彼 易 又 余 上 囑而 即 名 所 諸 其 改 慢 入初 言 退 公 見 ,乃是其心顚倒之人 :次第進修佛菩提道,欲求  $\neg$ 失 未 開 目 ` , 地」,改言 大 來一 空 數 聞 破 ;復又不肯遵照 乘 改 余 斥 切 其言 本 大 公 , 來 阿 開 復 無 者 僧 改 , 破 如 「 我 今 生之 不能 祇 斥 ,令大眾及諸名 ` 劫 初地 將 彼 , 始終  $\neg$ 來 所 以 全部 忍」。 如 後 半 證 佛 眞 斯 年 如 得 一悟成 可 所 如 歸 等人 或 之 零 證 說之七住 如 , 初 佛 , 是 大妄語 , 師 從 方是目 乃竟 地 年 地 佛 迷 真 眞 П 頭 可 , 方是 歸 位 輕 如 證 如 業已 開 ` 空 易論 佛 所 慢 初 以 始 , 道 目 始 後 證 經 修  $\sqrt{}$ 地 空 切 終 次 謗 真 四 成 行 , , 第 者 賴 就 退 不 如 改 , 真 切 能 耶 只 失 , 0 , 按 者 是 彼 至 眞 復 已 悟 於 部 昧 今 等 凡 IF. ßΠ 0 `

彼 余 地 眞 等 污 本 目 如 穢 無絲 空 淺 者 薄 毫 切 , , 之 實 比之 可 以責 是 , 如 於 以未悟之身 人之立場, 實自守者 倡 言 \_ 悟 , 、 退 云 亦無絲毫可以責人之證 即 何可以 至 轉之身妄責於 佛 地 誣 宗爲 者 , 比之於 目 我 , 方 空 量 是真 一切 狂 憑藉 言 者 正 現 , 目 而 ? 在 大 故 即 膽妄 知 可 切 彼 證 者 諸 得 親

就

班

如

實

修

行

;

亦常自

謙

未

成

佛

道

,

常言離

佛尚

遙

,

Ĺ

佛

聖

像

時

每

生

慚

恥

,

自

普門自在

證 非 如 相 來 藏 者 , 正 , 即 應 是 以 之責 凡 夫 人 備 故 自 , 身 , 退 方是眞 失大乘見道之無生忍故 正 目空一切之人也; 否定 冏 賴 那 識

識 陀 於 後 是 廣 悔 重 極 团 純 世 經 ン 樂 無 賴 正 正 捨壽 餓 法 苦 僔 中 世 根 耶 法 如 都 明 鬼 界 誹 識 者 , 之前 謗 說 道 途 1 不 , , , 如 願 與 絕 方 故 即 否 呵 , 畜 得 賴 廣 定 是 別 攝 難 0 是 誹 見好 受之 聖 ßпJ 耶 生道之 冀 故 盡 無 識 (望得 典之人 說 謗 賴 カ 他 ` 即 相 護 途 斷 否定 菩薩 耶 是 者 數 離 持 善 識 如 真正 + , ,方得免墮地 多 正 唯 根 藏 者 劫餘 法之 來藏故;毀壞大乘方 劫 無比慈悲之 者 除 即 尤 如 改 故 是 , 報方 功 以 重 即 否 , 來藏法 大心 德 是 定 , 純苦之地獄 是 故 如 , 廣諸經所 獄而失 捨壽 吲 闡 來 迴 , 彌 \_賴耶; 盡 向 提 藏 陀 者 滅 形 後 人 世 人身 , 否定 罪 壽 唯 長 識 , , 廣 尊 說 菩薩 消 劫 者 大 有 亦 正法之人,乃是極 如 、輪 力 重 愆 , 下 來藏 不 護 墮 罪 即是毀 藏 如 , 願 轉 來藏 無 果報 之 並 持 攝 者即是阿 三途 全部 受之 加 回 間 破 賴 正 以 地 , 0 獄 難 最 多 耶 法 , 內 年 絕 者 重 ` 賴 可 涵 ` , 慈極悲之 長 卻 異 脫 戒 即 即 無 耶 劫忍受尤 之 熟 是 識 離 可 是 殷 能 誹 智 地 如 故 無垢 重 獄 往 來 謗 彌 佛 報 即 牛 藏 方

ZII 重 故 耶 緣 , 有 識 亦 法 心 大 體 蓮 未 是 除 法 聲 師 牛 滅 聞 紫 法 種 性 蓮 恣意 法 心 態 師 故 二人 否定阿 , 受 從 賴 余 余 弟 耶 受法 識 子 楊 , 先生 妄謂 證 之 得 뎨 私 賴 吲 耶 心 賴 識 蠱 耶 識 惑 不 是 딘 , 出 如 來 書 藏 公 大 開 別 妄 淺 誣 障

員 矇 以 所 自 其 大 想 施 帶 動 變 傷 膽 蔽 像 設 , 之 害 之 佛 來 組 相 印 及 , Ź 成 利 如 妄 聚 事 , 言 負 法 探 件 成 書 來 用 義 究 爲 藏 面 <u>[</u> ; , 乃 當 流 ` 損 辨 四 如 賴 , 即 通 害 有 時 是 耶 īF. 賴 是 台 組 耶 正 公 識 , 、公開 開 覺 灣 故 識 心 ,  $\neg$ 假 體 繕 心 口口 佛 否定之後 有 之外 體 教 如 修 否定真正之 書  $\wedge$ 來藏 會 界所 辨 是 П 唯 否 台 應 ` 之上 識 南 共 以 眞 , , 辨 共 矚 性 爲 又將楊 乃 如 修 相 如 目 正 , 是妄想法 0 來 別 V 之 處 來 而 藏 藏 已悟 先 及 不 有 , 敢 呵 消 生所 另 ; ^ 賴 假 除 並 如 張 0 耶 於 揚 法 來 提供之斷 彼法 如 如 識 蓮 探 藏 來 來 ` 心體 不 師 究 而 藏 藏 蓮 敢  $\checkmark$ 等 確 漸 法 , 定 , 生 隨 章 即 師 對 之 人 書至 起 其 取 成 被 爲 後 般 義 想 余 世 今 佛 若 語 經 像 弟 僔 , 實 文 Ż 尙 教 爲 子 正 ` 智之 護 及 在 正 日 教 楊 如 法 皆 謬 流 正 造 先 來 老 法 弘 靜 成 解 生 藏 涌 學 傳 故 觀 極 所 ,

身 破 輕 法 於 已 利 幕 經 敢 於 將 楊 後 成 教 佛 而 界今 法 其 先 教 就 , 慫 立 蓮 牛 正 誹 論 恿 等 法 謗 及 後諸 法蓮 紫 之 及申 人 大 傷 , 乘 蓮 師 論 則 害 方 比 大 二人具名出 法 雖 廣 fr. 書之以文 坐 師 已造 收 正 , 與廣 法 大 漁 之 成 膽 大學 (之利 大惡業 出 , 書破法 終究 梓行 書 否定 , 天下 仍 至 • 、又慫恿慧廣 今仍 未造成對 然 呵 而 賴 , 然逃 繼 彼 耶 續藏 ` 法 避 佛 異 身幕後 世間 教 師 熟 法師 正 於 ` 言責 法 佛 無 之 而 教 垢 化 謗 名 識 及 極 界 龍 破 大 爲 IF. , 樹 法 法之責 傷 牛 可 後族 害 謂 滅 然 法 造 大 微 而 , , 古 藏

印 界 耶 藏 長 正 說 盧 教 方 佛 法義之眞 中 此 娑 順 Ż 舍 故 極 教 身 遠 樂 幕 之 方 方 婆 法 佛 那 然 心 , , 田之中 影 世 世 方 後 有 世 師 教 佛 不 而 界 響 界 承 是 數 廣 於 爲 而 志 正 訛 之 認當 對 實 太 都 + 作 在 得 , <u>[</u> ,自食 聞揚 陽崇 有  $\sqrt{}$ 宣 是 九 不 佛教之更大 年 免之 同 , .彌 牢 故 間 九 來 佛 說 來 而 存 陀 朩 教 確 下 今時 , 故 拜 在 且 , 佛故 謗 Ź 生 然 實 之 年 之佛 切 钔 可 痛 , 法 對 聖 拔 以 復 有 淨 種 順 而 苦 彌 , ` 排 傷害 , 佛 於 法 地 化 教 智 謗法及謗賢聖之業行已然成 因 <u>^</u> 謗賢聖之惡 勒 法 (淨土 捨壽之後欲待 師倡 繼續撐持局面 無力回應他人對其所作之破邪 勝 斥 , , 世 尊 詳 與佛教 謗 特 法 東方琉璃 |尊正 佛 , 見 一與禪 亦 導 爲 意 故 尙 娑婆 是 人 侷 教 ; 在 如 存 間  $\checkmark$ 限 其 更 何 已經 果 兜 在 契入 世 爲 佛 佛 世 率天 界 如 界天 書 間 深 教 教 他方 無足 , 終 究 如今唯 念佛法 何 於 佛 邪 入 , 住 藥師 面對 界 將大 教之 此 而 思 持 爲 世 +娑 長 不 F |界皆無 , 患 能 正 佛 婆世 理念 遠之 排 能 乘 法 世 故 在 0 書末 星宿 經中之二大淨 斥 尊 對 就 故 而 隨 , 排 傷 界 太 ? 今 其世 佛 , , 彼 , 舉 崇 中 害 顯 虚 業 時 說 斥 將 聞 不 教,否定大乘經中 證 拜之 正 之 此 法 佛 承 娑婆世 0 欲 種 間 法 義 等 教 地 認 已經 言 之 師 如 行 淨 球 天 色究 間 責 界 僅 所 何 土 界天 化 界 佛 倡 深 產 承 餘 , 不 法 及 竟 受業 教 導 藏 古 隅 生 能 菛 界 主 Ż ` 他 排 其 負 , 出 張 Ż 果? 是 方 尙 뎨 斥 由 面 佛 故 生 賴 及

襾

於

世

深 弘 彌 承 天 遠 傳 正 認 勒 界 者 色 理 尊 , ,  $\pm$ 侷 究 高 佛 , 0 乃 竟 張 钔 限 倡 正 是 天 娑 佛 順 唯 在 、婆世 印 教 法 有 宣 盧 順 於 説 師 人 舍 法 界 此 之 間 那 師之 娑 方 中 人 切 佛 婆 間 有 種 唯 正 邪 世 佛 佛 智 有 在 說 界之人 教 教 妙 此 宣 也 之 法 , 揚 邪 , 地 0 不 間 承 說 印 球 切 地 認 順 , 種 球 全 法 間 有 智 他 違 師 有 妙 隅 方 等 钔 佛 法 世 順 人 教 , , 界 故 之 所 及 , 說 佛 倡 對 師 兜 今 時 教 導 於 太 率 之 虚 經 , 陀 破 不 法 人 中 天 壞 承 間 所 師 彌 佛 認 所 佛 說 勒 教 丰 教 娑 有 内 最 天 張 婆 院 對 嚴 界 人 當 世 Ż 生 此 界 重 來 佛 佛 悉 中 下 之 教 教 生 不

位 隨 中 足 觀 順 於 之 性 彼 日 更 空 無 等 有 本 唯 因 佛 日 甚 名 綸 本 者 教 之 狂 而 ` , 虚 妄 兔 謂 排 相 無 心 斥 盯 法 角綸 態之否定 正 順 統 法 , 之惡 令般若· 佛 師 隨 教 取空 之 如 順 實相 佛 來 西 邪 學 藏 洋 正 見 妙 研 義 , 法 究 神 大 成 者之謬論 者 教 膽 爲 所 信 戲 取 說 徒 論 代 之 教 大 佛 , Ž 而 乘 授 般 以 非 所 若 西 佛 說 藏 說 正 , 密 隨 法 之 宗 順 , 黃 虚 故 H 妄 將 教 本 應 考 般 若 成 證 分 定 派 立 ,

於 耶 妄 書 識 說 中 又 爲 實 大 處 具 處 有 無 膽 暗 六 如 否 示 塵 來 定 藏 加 中 大 **,** 之 來 乘經 知 藏 妄謗阿 覺 妙 菲 體 法 是 性 , 賴 妄 之 佛 耶 說 說 ジ 識 , 爲 謗 妄 如 假 爲 謗 來 名 不 阿 施 佛 賴 滅 設 滅後之大乘法 耶 之 識 是 法 之 钔 , 體 實 古 性 無 時 同 師 阿 外 於 賴 們 意 道 所創 耶 之 識 識 造者 本 覺 知 又 有 謗 思 ら 絕 想 阳 又 賴

0

代 世 眞 成 相 不 佛 間 能 如 爲 籍 雨 最 教 實 存 亦 集 第 , 中 相 是 在 大 之大 破 數 此 破 如 +法 尙 識 法 法 來 年 最 者 藏 輪 乘 不 所 中 嚴 之研 佛 能 顯 佛 廣爲流 重 菩 顯 如 示之眞 說諸經爲眞實法;由是 芝 提 來 究 示 人 道 藏 、性空學探 , 通 也 義 實 何 ,廣爲誤導 理 0 況 如 能 ? 如 ζΠ 性 何 有 賴 況能 出 相 耶 源 故 三界之二 ` ` 有 異 印 ; 熟 成 離 緣 度 , 此 佛之道 佛 故 ` 因 ,更就此等邪 無垢 乘解 教思想史…》 , 此 則萬 而 ? 脫 識 成爲古今破法之集 由 法 道 法 是故說 與 義 眞 正 見而廣造 是萬 等四十餘 ? 如 何 尙 , 钔 況 不 法 之 能 能 順 **《**妙 本 法 有 生 冊之邪見 大 世 師 起 源 成 雲集 是 故 者 現 出 尙

乃 與 並 藏 藏 是 第 間 Ħ 密 密 佛 最 加 及 識 此 支 邪 教 有 印 持 力 世 知 邪 如 量 界 順 邪 藏 來 思 全 Ż 密 支 見之喇 藏 , 共 持 雙 以 球 正 日 身 佛 法 破 钔 破法 貪 佛 教 嘛 順 0 輩 非 教 邪 中 淫 者 邪 唯 正 見 , , 之 法 教 與 正 如 藏 在 及 此 支持 密 以 大 , , 推 钔 力 亦 乃 是 支持 廣 復 钔 順 男 星 順 推 所 雲 女 钔 惡 廣 倡 取 合修邪 藏 導 法 順 空邪 密之 之意 師 法 師 0 淫 邪 識 邪 法之最 彼 法 心 說 見 星 門 雲 , ` , 之 邪 取 法 以 有 代 喇 力 修 師 滅 者 法 臨 佛 嘛 極 輩 門 教 濟 カ , 乃 渦 弘 勝 īF. 從 宗 是 傳 妙 甚 大 + 所 印 正 密 年 弘 順 法 來 揚 , ,

Ш 星 雲法 師 乃是 臨 濟 禪宗之 傳 承 者 , 本 應 極 力 弘 傳 禪宗 臨 濟 義 祖 師

再 以 所 推 法 以 取 取 以 钔 黄 遺 代 意 順 教 傳 佛 臨 識 意 之 應 教 識 證 濟 成 乏 如 義 心 派 悟 離 境 來 玄 中 如 藏 祖 念 界 觀 來 取 正 師 靈 邪 藏 法 代 所 知 見 法 證 境 勝 門 , , 高 悟 界 妙 以 , 唱 之 無 然 印 ` 離 钔 比 順 而 之臨 順 見聞 念 之斷 星 法 雲 不 法 師 覺 生 濟宗 滅 之 師 破 知 見 靈 門 壞 如 卻 ` 正 以 來 知 如 法之人間 藏 境 來 钔 心 順 界 藏 妙 法 法 之 意 , 妄 繼 無 , 佛教意旨 如 稱 復 大 承 是 恐 論 爲 印 以 實 墮 緣 順 常常 證 於 起 所 是 見 斷 性 眞 弘 正 及 如 滅 空 傳 一妄法 法 斷 之 見之 心 體 見 西 而 譏 外 藏 , , 道 及 藉 ,

吾 彌 雲 途 事 如 師 人 補 法 是 廣 , 極 0 大眾支持佛光山 之 正 悔 佛 師 佛 力 由 過 星 應 光 光 以 , 雲法 乃 深 , 反 Ш 钔 Ш 钔 是 思 星 信 順 順 而 眾 破 熟 雲 法 法 師 變本 壞 慮 法 師 以 師 以 善心 之人 佛教 常 師 , , 星雲法師 加 所 見 有 復 厲 以 不 而 間 正 以 ` 、恣意破壞正法之弘傳 法之實 破之、有以救之,故有 能 修 成 佛 斷 見 就 善 教 自 弘 知 破 法 邪 外 行者 道法 所 法 思而 , 法 結 惡 言所行實際 也 行 果卻 弘 之結果 , 之 傳 0 取 罪 故 代 大 業 爲 臨 , , 護持 皆成 嚴 濟禪宗之 , , 皆 平 此書之出版 重 眞 爲 實 錯 誤 爲 可 漢佛· 破 目 7 謂其 破 勝 壞 爲 , 壞 世 護 光 妙 正 情 佛教正 法 間 持 Ш 正 , 可 修 欲求速疾挽 到 數 法 憫 , 萬 不 善 破 故 法之 m 之 壞 信 知 其 , 最 眾 應 正 由 行 共業者 法之 速 大 走 星 可 早 冤 雲 伐 岐 枉 法

光

Ш

几

眾

弟

子

及星

三雲其

0

以公 公案 救 現 否定 眾 在 運 在 藏 之奇 護 速 行 依 能 己 生 更 , 多 案 於 自 皆 舊 證 已 反 家 曲 , 特性故 是 是 拈 省 以 是 彼 心 離 正 佛 得 在 宅之中 何 法 自 緣 緣 提 集 如 言 名 本已自 光 爾 故 集 Ë 錦 故 人 來 此 ; Ш 亦 ` 0 以 ; 說如· (身中 今 書 几 錦 所 方式 , 離 乃 於 , 如 時 免 眾 方 行 己 至 普 爲 知 來 捨壽 式 存 出 弟 所 出 钔 切 門 , ` ^ 藏) 來藏是普門自在之絕妙好心, 版 言 版 離 普 不因彼二人之否定而有異行 在 外 皆 子 順 , 三年末出版《入不二門》 時 此 再 爲 法 渞 門 , 塵 具 , 時 , 屆 結 自 以 本 書 集 知 師 門 , 而 , 緣 其自 十七 所 性 免 自 與 中 無 在 方知己 即 佛 進 書 清 在 星 , 則 心 運作 雲法 門 ? 以敘述 光 退 , 淨 無 如 謂 Ш 成 欲冀佛 , 戶 0 謬 非從 書 爲 來 於 無之 几 師 家 如 .緣 眾 竟 彼 來 \_ 卻是補救無門 如來藏 而 光 起 弟 修得 身 其 戶 藏 ; 子 功 Ш 中 於 妙 與大眾免費 , 而 , 共 星 以代序文 無 古 法 , , 正 , , 今 今復 雲 非 當 成 不 將 此 乃 故說 依 異 論 破法 法 依 佛 是 極 如 拙著諸輯 舊 性 教 以 師 緣 印 力 來 普 秉 如 (結緣) 門 重 及 八其清 生 順 否 藏 各 爲 , 0 ^ 來藏是普 四眾 即 業 普門自 定 大 自 由 ; 與星雲是否 妙 時 教 以 名 時 正 如 法 在 如 淨  $\Box$ 公案拈 流 當 Ż 此 來 學人普能 來 派 晩 , 無 , 通之 猶 在 彼 勝 藏 藏 所 中 瞋 菛 , 等 爲 쁛 以 有 時 異 法 提 自 , 自 亦 不 爲 , 中之部分 在 此 性 承 者 , ,  $\wedge$ 冀能 |認 普 人 · 普 自 書 知 其 皆 於 哀 唯 之心 , 之 門 自 哉 極 其 如 在 恆 , 能 ١ 挽 , 在 存 來 切

示

業故 自在故;維護臨濟宗門之如來藏勝妙正法 發起大乘本來無生之忍,平實伏願佛教界四眾弟子,因此一書而普門皆能獲得 在》,欲望佛門四眾弟子,悉得因此一書之廣爲流通,普得同閱 ,普願佛門四眾弟子悉皆隨喜 共同成就善護正法之大功德 ,是所有佛弟子所應優先造作之大善 ,因此皆得入處

公元二〇〇四年仲夏佛子 平實 謹序

普門自在

2

| E)    | (從各輯公案拈提書中摘出) |
|-------|---------------|
| 第五一二則 | 翠微惡水025       |
| 第五一三則 | 道吾坐臥037       |
| 第五一四則 | 道吾同道045       |
| 第五一五則 | 道吾即非054       |
| 第五一六則 | 道吾不識065       |
| 第五一七則 | 道吾知有071       |
| 第五一八則 | 雲巖驅082        |
| 第五一九則 | 雲巖非眼092       |
| 第五二〇則 | 沙彌承當100       |
| 第五二二則 | 百顏尊貴108       |
| 第五二六則 | 三平萬里115       |

| 台山國清寺《三隱集記》等188則 藥山閑坐179 | 附錄:天台· |
|--------------------------|--------|
| 南泉不是172                  | 第三二六則  |
| 洞山無著162                  | 第五三六則  |
| 投子孤負154                  | 第五三五則  |
| 德山畜生146                  | 第五三二則  |
| 德山問話137                  | 第五三〇則  |
| 德山訶佛130                  | 第五二九則  |
| 福州開遮124                  | 第五二八則  |

### 第五一二則 翠微惡水

是領旨 自 錯 可憐生,須要執巾帚作麼?」 ! 錯 京兆終南山 翠微無學禪師 ,住翠微 <u>!</u> 師翹一足,旋身一轉而出,丹霞曰:「得即得,孤他諸佛 師退三步,丹霞曰:「錯!」師即進前,丹霞曰: 初問丹霞:「如何是諸佛師?」 丹霞咄曰:「幸 師由

禮 師駐步少 謝 而 投子問:「未審二祖初見達摩,當何所得?」師曰:「汝今見吾,復何所得?」 一日,師在法堂內行,投子進前接禮而問曰:「西來密旨,和尚如何示 退 , 時 師曰:「莫垛卻。」投子曰:「時至,根苗自生。」 投子又曰:「乞師垂示。」 師曰:「更要第二勺惡水作麼?」 人?」 投子

燒 也燒 師因供 不 ·養羅漢,有僧問曰:「丹霞燒木佛,和尚爲什麼供養羅漢?」 著 ·,供養亦一任供養。」又問:「供養羅漢,羅漢還來也無?」 師日 日 :

汝每日還 喫麼?」僧無語 , 師曰:「少有靈俐底!」

藏 舌,便是修行第一方。」以談「閉口修行」,開示云:《平常人我相處 法 師舉示 古德 一偈:「莫說他人短與長 ,說來說去自招殃 ;若能 ,最忌的 閉口深

是 談 論別 人的 是 非 説 人長短 , 說來說去只有自己遭殃 , 因 此 佛 教裡就教我

話, 最好的 就 啞巴心裡面瞋恨也不行,所以我們口裡面說人好話,心裡面對人要恭敬 讚美別 面 也不一定是在哪裡禮 家的是非 ,行個注目 卻不是要我們連好話也不說。一般人自讚誹他,當然不可以;一 ,這是 修行方法 坐常思己過 最容易修行 , **處世的第一方**。》(台視文化公司 ,也少説 我想這是 禮 。因此你想要有修養 , 給人微笑 ,閒談莫論他 。念佛固 拜、在 非 人家的長短 常好 |然是修行 的 、給人歡 哪裡打坐,讚美別人其實是最好的修行 0 非 ,便是修行第 。 \_\_ 喜,這些都是最好的修行 我 ,讚美別人、 ,先修口:世界上啞巴最不造 **达**為……。 們每天對人說了什麼話 《禪詩偈語》 一方 我們閉口藏舌,不說是非閒 說別人 。修行不一定要閉 頁 48~49 幾句好話 。尤其在修行裡 , 如 般 果 , 起 眼睛看到 這 可 人自謙 眼 以 個 不過 也是 睛 少説

푬 開 全奉 人以誠待人,卻招來自在居士之否定 者 平 行 實工:星雲 等法師居士之法道 我們 乃至有人 閉 口 法師 藏舌, 問及月溪法師之法道 如 此 ,平實悉皆讚歎 不說是非 言語,乃是平實十餘年來 閒 話 , 卻招來惟覺之否定 ,從來不置否定之語 , 卻不是要我 問及星雲 所 們 奉行者 聖嚴 )連好 話 , ; 卻 惟覺 也 尤其 此 不 招來聖嚴 說 即是星 出 自 道 在 早 之否 雲所 期 而

定 於平實之人 招來 、之法義 「**說幾句好話**」,不料卻反自己「説好話」之語 諸多弘法者——包括星雲法師——之否定。星雲法師作是語已,當 , 而 無根 カロ

# 以 誹謗

力行 言語 隨 誹 行之過 破 蕭 謗 邪 故 之 顯 近 平實修學者將 其 無故 失 正等 年來 寅正 星 自 ; 事時 雲書中 身言行不一 招來星雲與證嚴二人之否定 , 並皆曾贈拙著供養之;然而終亦不能免除彼二人之私下 為因應法鼓山、中台山……等道場之私下否定誹 應責成 ,平實未嘗以隻字片語 自道讚歎 同 自己而身體力行之 墮地獄」 故 ,正是自身所 他人乃是處世第一 等無根誹謗之語 ,乃至私下加以 應當力行者故 ,不應責成座下弟子、亦不應責成 , 言及星雲與證嚴二人法義 方故 0 如 0 今所觀 ; 「邪魔外道 星雲法師自 , 星 謗 一雲法 , 而 道 攻訐 上或 師 其 於書中 應當 如 法 是 身 有 他人 無根 作 べ 開 口 毒 示 意 諸

受供 邪 卻是 異 法 邪 崇 魔 養 正是嚴 今觀乎平實法義 尚 不 迥異外道 印 受 重 順 頂 破 所 禮 壞 弘 、不作宣傳、不求名聞 佛 傳 ; ?之藏 為法、為眾生而義務付出金錢與精神勞力 教 ,與三乘諸經完全符契,絲毫無異; 正 法 密應成 剷 派 除三乘菩提根本之邪魔外道法 中觀邪 , 法 無可譏評 , 奉行 印 0 順 反觀星雲 之 人間 而平實身 佛 ; 法師 ,心無所求 復 教 以 邪 口 所 新 思 意行 説 聞 法 如 是

支 翻 以 廣 持 謗 如 作 是 者 弘 宣 手 傳 傳 段 翻 佛 , 誣 教 成 復 謗 就 又自 正 之 大名聲已 法者為 己 , 云 設 何 邪魔外 立 , 翻 可 兩 以 種 訓 以印 道 新聞 示 ` 順之邪魔外道 他 為有毒之法;如是扭曲事實 媒 人「凡事讚美 體 : 報 紙 法而廣弘傳 電視 、 心 台 O 如 廣作宣傳 以 , 如是邪 ? 於應讚美 0 星 雲 法 、應 見 師

是故 雲 身法 真密 之法 標 身 往 雲 傳 法 法 的 法 來 藏 星雲 師 師 力行之 ? 貫 密 ,乃是 因 串 共 必 吾 主持 密 切 此 所 法 須 人 全 四 0 以 佛光 就 導 於 星 修 ; 師 部 輯 雙身法淫樂四喜之理論與宗旨,貫串其全部理論與前 書中 數 此 致當年 諸 此 理 雲 而藏密之法 對 山數 法之 十年來 論 法 , 外 不 與 師 , 公開 白 免 十年 並 境界 行 既 產 色恐怖戒 門 同 , 説 倡言 生合 \_\_ 時 來 , , , 明 究其根本乃至枝末諸法 倡 辨 皆與佛法完全無 以 , 私 證其 八宗共弘 理 弘 淫 嚴 之 下 行 藏 時期 懷 密 弘 邪 之 疑 之 傳藏 謬 四 法 所 之雜誌新聞 喜 : ,是故數十年來對於藏密之法 星雲 為 在 密邪淫之邪 , 關 BP 而 , 法 身 藏 如 , 今事 平實 師 成 密 究 佛 之 , , 皆是邪魔之法 實俱 竟曾否與 法 魔外道法 今已舉示 敢 所 修 則 於冒死 證 在 以 雙 之 , 而 女 人 證據 主 身 , 亦 作 弟 要 法 人 後 與 ` 報 子 標 為 可 於 亦私 導 藏 皆是外道 合 的 主 稽 切 密人 修 狂 行 彼 過 最 以 密 下 而 門 雙 終 雙 士 星 與 34

彼

岩

言有

,

則本質已非佛教法師

,則是已經嚴重毀破聲聞

比丘根本重戒

己

對 不 時 西 破 有 之 經 曾於 が戒 此產生「合理之懷疑」也 置信之 期 藏 戒 嚴 覆 重毀 密宗二十餘年 之 藏 體 , 性 指 被 之 事也 罪 破菩薩十重戒之根本戒者,已成地獄種性 上自修樂空雙運 雜 罪 實質已是嚴 誌 及 ? 舉示 戒 復 , 藏 罪 過 密 半 外 , — 「人事 即 月 重破戒 , 身成 向 之 重 時地」 後 與藏密喇嘛往來密切之大師 加 ,藏密行門專修淫樂四喜故 佛之自修樂空雙運者 之 即 \_ /在家 手 重覆 成 淫 而報 僧 者 藏 人 殘 (請詳 導性 重戒 , 重 已 罪 醜聞者 之重罪 無資格 , **須** 再半 密 與真密》 月 評 , , , 本即 若言不曾修過 論 必 之 ,自身已無比丘戒及菩 後 任 , λ 如 亦曾於白色恐怖之戒 地 即 何 二、三輯 是而 獄 人 成 波 0 0 修故 羅 若 所 雙 以 夷 彼 , 言 誠 身 者 罪 , 大 法 屬 何 無 , 眾 難 ? 除 , |薩戒 皆 或 修 是 以 原 嚴 令 學 有 否 可

緣 星 捨 究 剛 皆 竟 故 雲 報 法 將 誰 師 表 後 藏 光 星 人方是邪魔外道?究竟誰人所弘之法為有毒之法?究竟依 密 墮 面 雲 山十餘年來 之 邪 λ 以之作為迎佛牙、 所言 偽 地 淫之喇嘛 獄 善 ?有 面 讚美他 目 ,於所辦 所 智之人 安置於最重要 遮 人 蔽 耶 自 佛指舍利 常思己過 法 能 ? 會中,於奉迎佛牙及佛指舍利之重要活 由 明 是緣 辨 、最顯著之地位 , 時之重要護持者 、莫論人非」 故 豈受星 , 説 雲 星雲 法 師 非是心 , 等事行 並 \_\_ 0 對 人之言 由 新 口 上述種 聞 如 自 所 媒體渲 身皆 之 遮 誰 種 學法 人 蔽 事 未能 也 染 耶 實 動 者 為 ! ? 以 做 中 豈 會 由 鸛 到 是 亦 於 受

0

悟賢 絕不 有 乃 德 至 之 聖 可 最 表 等 嚴 輕 相 事 重 犯之行 一之破 , , 復 卻 有 身自 為 壞 何 佛 ,乃是 義 任之、 教 ? 究 正 法 法 其事實皆是心口不一之行故 師之基本行止 口 ` 自説之 誹 謗佛 ; 教 翻 正 於書中作是空言以訓 法之嚴 , 而 星 雲 重行 法 師 為 對 , 於於 乃是 **// 破壊** 弟子 佛 E 教 , 法 出 故示 家 誹 法 ·慈悲 謗 師 證 所

吩咐 私 意 然 理 以 見 悟 下 而 , , 委婉 言 停 後 前 以 應當早日 實多年來 行 寄 告 進 年 修之 書 勸 諸 中 , 都 籍 諫平實莫論 方 , 無 内容及次第 星 大 勤求證悟 , 雲 然 師 不斷勸説諸方大師:應當殷勤進修基本定力,應當 語 法 及 終 見 未 師 與學 責 他 曾起不悦之心 來 如 來藏 人 函 人 0 是故 法義 婉 0 拒 復 ,達成 正 平實之 又 年年作是公案拈 訛 付 囑 , 禪宗開悟明心之基本目標 , 並開 贈 未曾片言隻字論之,不論 會 書 中 始 同 , 函 私下否定平實之法 修 中亦 提 : 凡 , 隱寓 繼 有 新 以諸書宣示 書 \_ 大 出 師 版 ; 後 公開 道 教 , Ë 又 ;是故 導 皆 建 場 後 寄 乘 於 立 菩 書 合 進 贈 正 抑 平 提 中示 之 知 或 實 之 正 正 0

於 如 誹 是 弟子 謗於 事 余 而 於 星 示 余 雲法 現有德之相者 身 誣 為邪 余 師 法 去年竟聯合證嚴法師 魔 0 外道 如 是 之行 , ` 嚴 誣為法義有毒 重相違 , 己 顯 ; 示 亦成就破壞正法 星雲法師之言行 對 、誣為必下地獄 諸政治人物及與徒眾 訓 不 , 謗勝義僧之重罪 如 , 是 與 , 同 其 以 書 凡 時 中 夫 開 所 身 始 勸 而 無 勉 行 根

罪 宣示 為 謗 再 悔 示 法 配 莫 謗 正 合 及 : 者平實仍舊本於初衷,且勸星雲法師:莫再 理 印 人 假 不 之 使 更 再 順 , 週 曾 便 弘 當 邪 舉 傳 經 説 速 , 翠 修 求 否 藏 而 微 Ź 則 臨 密 否 惡水 臘 定 邪 濟本宗之見道 0 月三十不久到 如是行已 淫 臨 公案 濟宗 荒謬之 門之 , 共諸學人 外道 ,更當 如 ,莫再 來 來 法 日 藏 , , 話 日佛 公 正 信 救之不及 襌 受印 開 法 : 前 懺 0 順 痛 悔 更 無根謗法謗人, 懺 往 當 法 , 往 昔 速 師 勿怪平實未曾好意先 H 私 與 否定如 之非 下修 藏 密 習雙 來 斷 , 誓 絕 藏 以 身 不 往 之 免 復 法 捨 來 邪 犯 之 説 壽 無 地 公 時 , 根 獄 開 莫 0

旨 得 翹 霞 丹 要 諸 起 霞 了 襌 在 佛 之師 後 師 禪 别 京 足 來 更説 師 人 兆 只 住 是 座 ? 卻 終 , 旋 持 辜 道 道 下 南 奉水 : 錯 丹霞禪 正 負 身一轉便出方丈 **:** Ш 翠微 法 了 錯 執 於 他 ! 錯 <u>!</u> 翠 帚 師咄曰:「在自己身中那麼分明的現前,卻還不 無學禪 們 微 諸 ` 翠微無學禪師 ! 服 山 佛 勞役作什麼?」 師 了 如 時 ,丹霞此時卻道:「若道是 , 0 是連下 於悟前參訪善知 人 \_\_ 謂 翠微無 為翠微無 兩 聞 錯 言 學 , 翠微無學 禪師 翠微無 以 學 為 禪師 識 由 退 時 於 學 步 禪 , 這個 眼 錯 師 初問 見 悟 誤 聞 緣故 得 退 , 此一 丹霞禪 , 後 便 倒 進前 又 , 言, 而 也 進 師 領 可 皆 前 知 便 : 會 以 錯 道 退 宗 如 説 不 三步 , 還得 何 門意 是 料丹 乃 是 悟 又

這

翠

學與

丹

霞

天

然

禪

師

這

幕

,

來

來往往之間

,

卻

真

似

榮

總

長

青

樓

內

將 合 者 師 精 轍 斥 偷 神 為 學 若 病 , 只 來 神 是 院 是 底 示 經 裡 不 這 病 現 偷 知 在 幾 跑 ` 其 招 乩 今 出 所 時 童 來 , 以 用 起 者 , 然 恐 來 占, ; 參 也 仍 他 訪 將 \_ 0 人若 丹 只 不免平 如翠 霞 禪 不是古 實 微 師 所 無 , 學 受之 來 取 Ė 出 遊 譏 來 歷 經 應 諸 大 , 對 方 恐 有 名 進 仍 , 退 只 將 氣 知 被 , 禪 是 番 少 見 共 門 ; 機 多 所 如 怪 是 鋒 公 認 前 之 表 後 相 初 之 大 機 倒 便 行 襌 出,

緣 到 承 丹 當 , 霞 只 欲 野 , 令大 如 襌 恐 狐 翠 學 堕大 師 久 微 興 , 了 無學 佛 也是 妄 法 語 S) 退三 走 罪 , 中不免起疑:究竟是阿 便 運 中 步 爾 , , 指 如 只 示 丹霞道 是 得 , 應 繼 方得悟去 對 續 進退 錯 參 方 ; 進 之 , 前三 ,不枉翠微無學多年參方行腳辛苦 間 期望 哪 , 個? 丹霞 步 可 以 亦 禪 漸 雖 復下伊丽 師 漸 然 看 理 疑 他是 出 嘿著 個 錯 個 頭 根 終 緒 後 器 來 究 來 不 0 , 旋 不 這 敢 身 捨 魯 回 有 遇 莽

身 豈 之 而 非 ? 出 正 星 是 雲 , 便 誑 法 得 騙 師 即是 人 既 是 家 ?竟是什麼道理?可還道得麼 女 臨 男者 濟 宗 ? 之 傳 法之傳 承 者 承 , 何 於 在 此 ? 不 且 可 道 不 ? : 知 退 出 步 ! 進 否 前 則 皆 出 謬 世 説 , 云 得 何 臨 翹 濟 足 襌 轉 ,

轉

步

出

方

丈

,

丹

霞

卻

道

即 ,

是

得

悟

;

究

竟

這

中

間

,

有

什

麼

玄

機

?

致 ;

使

丹

霞

印

可

,

中 道 理 復 何 次 在 , ? 既 星 道 雲 是 法 悟 師 , 既 云 是臨 何 又 濟宗 道 翠 法 微 脈 無 傳承 學 如 是 者 悟 , 還 去 知 其 己 中緣 是 辜 由 負 麼 他 ? 諸 若 佛 也不 苦 1 知 ? 此

翠 更寫 平實甫見 即 微 無 種 學 種 如 臨 講 劈 是 襌 濟義玄祖師之不孝子孫,何得到處説臨濟禪?敗伊 之書 面 悟 三十竹 , 將 , 什麼處是辜負伊 臨濟門庭破敗之窘狀公諸於世?更將遺於後世? 如 意 , 更大罵云 諸佛之處 :「正當發足初離佛光 ? 若也不會, 山時 來覓平實 臨濟義玄名聲 , 便 好 間 與三十 取 且 肼 道 ?

棒!也免辜負諸

佛

責備 為翠 子的 關 到 身 拜 審 又有什 亦 究 來 而 , 二 袓 拜已 微 道 拘 之 的 下 ? 後 禪 初 來翠 限 所 時 :「還要第二勺餿水作什麼?」 不 師 翠 得 見 果 候 翠微禪師吩咐道:「你可別自己埋沒了。」 ,乃又 得伊 ? 不肯開 微 達 微 然 , 摩 無 禪 因 我 問 時 後來別有 學 自 師 此 , 禅 示 曰:「祖 聞 究竟有何所得?」 是 機 然 師住持於翠微山 故 鋒 此一 就 ,遂又 會了 趙 便得 問 州 師從西方來到震旦之秘密旨意, 日 悟去 請求道 , 老 , 便停住腳步 人亦曾 智慧自 ,翠微 , 成 :「乞求師父 前 然 為 投子禪師 禪師正走在法堂內 翠微無學禪 投子大同禪師為求 往 諸 就 論道 會出 方 一會兒 大師 生 不敢 垂 ` 作家 皆 0 示 ,投子禪師 師反問 \_ 不 再問 投子禪師答道 0 相 敢 後來投子大 翠 見 小 , 道:「你 , 證悟 覷之 和尚是 投子禪 便重 微 0 後 不 禪 來 大 工新禮 師 會 今天 前來 投 襌 同 見 這 如 師 ): | 時 子 師 襌 拜 個 何 進 伊 來 問 禪 開 師 道 前 ; 不 機 拜 法 節 師 乃 鋒 接 以 謝 會 示 見 :- 「未 足禮 至 此 因 於 因 我 緣 弟 退 便 以 而

問道 曾 如是開 示 末後句:「最初明不得。」 流傳至今, 平實往昔亦曾舉 之 0

養這 麼 供 師 離 禪 **| 養著** 何曾 佛 ?」那僧聞之不解 師對於 阿羅 地 燒著 還 ?如是儘管供養也就是了。」那僧聞翠微禪師恁麼道,乃又問曰:「您供 漢 很 修 襌 證最高 師 ,不知 佛?根本 遙 遠 一日因 的 這 阿羅 的 無無 阿羅漢來不來受供?」翠微禪師答曰:「你每天還曾喫著 為供養某 就不曾燒著 佛 漢 , 語 尚且不甚恭敬,竟然燒了木佛來取暖 應對 ,爲什麼卻要供養他?」 一阿羅漢聖像,有一 ,翠微禪師乃訶責曰:「沒有幾個是靈俐底漢子!」 ;我如今又何妨供養阿羅漢?正 翠微禪師答道 僧深覺奇怪, , 和 `:「其 便問曰:「丹霞 供養時 尚您 質丹 又 對 何曾 霞 於 禪 距

無 例 毫尊重 便道是 何曾燒 、、凡此皆是因應時機,故作種種不同之示現,如是教化學人。 因 人肯禮拜 此 如 見 著 , 不 大 丹霞燒木佛 責 修 佛 辨 行 伊 ? 往見諸大阿羅漢 真假僧寶。 正是 ; 人 世間學佛之人亦復如是,不肯禮伊等覺大士。然 , 納 應機施教之事!每見學佛人,執著表相,但見俗人穿著 頭 ,其徒弟翠微無學禪 便拜; 此事自古已是如是,是故諸大阿羅 ,欲為其宣説深妙法前 若見諸地菩薩穿著白衣 師 卻供養阿羅漢聖像 ,尚自伏 ,便側頭 漢見維摩詰 地一一 斜 , 而 視之 正是顛倒之事 丹霞燒木佛 先 維摩大士不 大士時 無 僧僧 禮 有絲 拜 衣

其心喜

不生煩惱

,

然後方為說法;彼諸阿羅漢見維摩大士禮敬於己

亦無

人回禮於地,只是立受維摩之禮拜。是故今時佛弟子之不敬諸地在家菩薩者

亦是必然之事

,

無

可厚非

道正 明 之 道修證 法身佛 丹霞見僧 禪 , 乃於佛殿中小便,更道:「何處無佛?教我去何處解手?」欲令親證各自之 理 宗 ?由是故意供養羅漢聖像,教令諸徒不得輕視三乘法中一切聖者 祖 也 而 ! 執著木佛表 祖 何 師 況 所 師設教 悟般 翠微禪師則反之,欲令眾人莫輕伊羅漢 能 知 若 , 禪師所悟 必 相 , 須觀 不入 , 不敬各人身中自性佛 察因緣 一菩薩 般若正理?何得以錯悟之凡夫身 正 ,隨事方便而改易之,不 位 , 難曉禪師智慧 ,不敬法 ,所 ; 而 以 身佛 諸 者 可 俗 , 何?謂 , <u>.</u> 輕伊 乃取 成不 人 尚 名貴 羅漢 羅 且 變 也 不 漢 之 木 知 雖 佛燒 是故 解 未 解 脱 脱

著 在什麼處?正當供養羅漢時, 覓取自性佛 ; 既 如 而 是 燒 佛一任燒佛 便得; 何 須問佛之是否被燒?何須問羅漢是否前來 但於供養羅漢時 ,終究不曾燒著;供養羅漢一任供養羅漢 羅漢在什麼處?還有道得者否? , 覓取自性羅漢便得。 受供 只 如 ? 正 但於 ,終究不 當 燒 燒 佛 佛 曾供養 肼 之 時 佛

定臨 濟正法之藏密應成派中觀邪見?如 云 時平實且 何 不傳臨濟正法?卻傳印順所 要問 爾星雲法 師 : 爾星雲既是臨 弘 今且要問爾星雲法師 之藏密應成 濟一 派中 脈 「正宗」 觀 邪見? : 每 , 年供養 卻 既 認 是 同 佛 臨 印 教 濟祖 順 正 否

光山去 師 時 9 臨 ,劈面三十竹如意! 濟祖師還來不來?若是來者,來在何處? 且道爾家臨濟祖師在什麼處? 若道不曾來 ,平實便趕上佛

頌日 :

莫說他人短與長 ,說來說去自招 殃 ;

若能閉口深藏舌

,便是修行第一

方

0

臨濟禪宗是正脈 ,星雲若證顯佛 光 ;

未入臨濟宗門時 , 開 口道禪盡粗 糠 0

會得平實餿水恩 勸爾星雲第二勺 ,從此行履不踉蹌 ,惡水當喝莫嫌 髒 。 (増句瑞 鷓鴣)

;

由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出)

### 第五一三則 道吾坐臥

潭 州 道吾山 圓智禪師 姓張氏,幼依槃和尚受教登戒;預藥山法會,

心印。

臥 山 也聽 潙 因 伊臥 山 潙 日 山 ;有一人不坐不臥,速道!速道!」 :「以諸法空爲坐。」 問雲嚴:「菩提以 何爲坐?」 潙山又問 雲巖曰:「以 師:「怎麼生?」 無 爲 師曰:「坐 爲坐 0 雲巖 一也聽 卻 伊 問 坐 潙

有病 潙 底 山問 , 有不病底 師:「什麼處去來?」師曰:「看病 。」曰:「不病底,莫是智頭陀否?」 來。 ᆫ 曰:「有幾人病 師曰 :「病與不 ? 師 病 日 :

總不干他事,急道!急道!」

**分别世間、認識世間**。這八識比作田地,在八識田中可以生長各種的植 認 西。「巨海茫茫性海清」,就是大海茫茫,但是我們八識的性海 識 的 星 雲法 。另外,「識」又比作海,識海無邊,在八識的大海裡面 「鐵」。我們人有八識:眼耳鼻舌身意,更有末那識、阿賴耶 師開示 「性海自足」之義云:《在佛教的唯識家把心叫做 一也藏了各種的東 、自性的海 識 識 ,可以 二,就 物 去

少人 該是 好 的 從 詩偈語》 要把它消化融匯 我 , 到 那 們 清淨的 他那邊去求法 你 麼 「唯識所辨、唯心所現」。世界的現象既然是和我們心識的 「歸來一滴曹 來 。「何分江渠與溝坑」,管你所謂百川匯歸大海 的時候 貫通,運用到你的生活,運用到你的世間來。》 , , 溪水 所 所 得到的曹溪的法水。 獲 得的. ,灑向雲 知識與佛法 廚味自珍」。你求學讀書也好 , 你做什麼。你要把它好好受用 就好像六祖惠能大師 , 世間 (台視文化公司 上的 本體 ,求法問道 在 曹 融 溪 切 淮 都 , 《禪 起 也

頁 26~27)

諸 雲 識 覺 是 知 識 識 經 竟 知  $\neg$ , 所 認 説 離 不 之 平實云:星雲法師誤會佛法極為 而 識 是星 説 分 N' 非 認 別 第 作 更有末 更違背方廣諸經所說 雲 乃 六 的 第 恆而不審 意 八識 是 所  $\neg$ 説 識 從 識 那 能 不 阿 ; 識 思 復 賴耶 知 , 卻 量 能 次 ,故名無分別心 阿 覺的 不 識 ` , 賴 知 從 唯 , 耶 意識 唯識 竟公開 不 識 識 0 認 家 ,可以去分別 亦違二乘諸經 N' 識 所 家所說之真實識 嚴重 解釋 説 六 阿 塵 之 , , 此是佛門四眾所共認之 諸 阿 : 佛 賴 竟將能 賴 耶 法 識 之 耶 教的 世間 自 識 S 分別 無 , ` , 唯識家把心 始 根本識 原始佛法四 而 乃是無始 認 劫 不 能認識 識 是 以 世 來 星 ,乃是第 間 劫 雲 之覺 , 04 阿 法 所 以 , 做 含意旨 違 義 説 來 知 向 識』 背 能 本 八 ; 離 N' 般 然 見 認 離 阿 聞 識 見 賴 而 星 覺 聞 就 的 耶 意

:覺觀之無餘涅槃成為有覺有觀之境界,則涅槃即非絕對 寂靜

為 即 而 悟者所悟之法 以 取 宣説 是佛門 代 分 星雲竟將本無分別 别 正 內 確之 流 之 能 通 佛 外 認 , ; 道 識 法 本質其實是常見外道法 以 之意識 如是常見外道之法 , 正是藏密一向所行「李代桃僵」之手法 恆 覺知 而不審之阿賴耶 心取代阿 , 賴耶識 而 ,焉得説之為佛法 說為臨濟禪宗所悟 識,說為能分別 0 以 如是顛 倒 ? 、能認 如是 之法 ,同出一 佛説 以常見 之意旨 , 識之覺 説 轍 為 外 佛 知 根本 道法 教證 而 N' 廣

你,這就是在人際的應酬關係上不要做懊惱的事,也等於佛教裡面講著薩畏因 但是你不能一直在背後宣揚他的過失;如果給他知道了,他會刻骨銘心地記恨 星雲法 師又云:《人非聖賢,孰能無過。別人有過失,你可以私底下勸他

# **眾生畏果。》**(台視文化公司《禪詩偈語》頁 26~27)

宣 聖 者 上賢 一揚 何 又 他 ?星 而 指 的 孰 星雲 一雲既 過 稱 能 失 隨 無 平實學法者將與平實同 然對政治人物及諸徒眾指稱平實是邪魔外道,又指稱平實之法 口中雖作是説,其實心中根本不畏惡因,絕非真正之菩薩 過 , 爲 ? 何 汝 人 有 星雲法 過 失 師不直接指正平實法義之過失 , 你 可 堕地獄; 以 私 底 下勸誠 如今且以星雲自語 他 , 但是你不 ?爲 而問之:「 能 何 直 直 也。 在 在 背後 背後 所 非 有

## 宣揚平實沒有過失之『過失』?」

法義邪謬及 而 今平實引經、據理,證明法義之無訛;多年來又復不曾評論汝星雲法師之 身口 意行 , 明知汝謬而又隱忍不言;云何汝星雲竟背後不斷無根誹

謗平實之

法

義?無根誹謗平實?豈是畏因之人?

登載 置 的 於人間電視台上,曾公開宣稱:「西藏密宗亦是佛教之真正宗派。」從來不 密之法 弘 ; ` 佛光 揚 復次 作 ,指證姓名、時 藏 為 自始至終皆 密 山 ,坊間傳聞星雲法師與諸女眾合修雙身法,數不在少;亦曾有雜誌 即 並且 身 邪法之事 成 佛之 公開宣稱八宗共弘 圍 實 果報 ` 繞於男女雙身修法上,以淫觸之第四喜長 地歷歷;汝佛光山二十年來復又推廣藏密之法 ; 歷次 法 ,復次,佛光山之重要人物慈容 會中 , 藏 密喇嘛 亦皆被星雲置於 受淫 ? 樂 最 重 為 , 比丘尼 要 修 然 ·曾掩 之 證 明文 而 位 標

如是 弘 清 性 淨 醜 自 聞 今者平實卻摒除雙身法 , 世尊正法 藉 守 而 以 無根誹謗個 防微杜漸;復又同皆不受錢財寶物供養 法 義 ; 又復正 如是淨行 人、 真 牽累正法 , ,竟被星雲法師誣蔑為邪魔、 ,破斥雙身法,破斥邪淫雜交之藏密; 於 教於理悉皆無謬 ,故將拙荆每日全天攜在身旁 , 復 又全力破斥外道 ,不作宣傳以邀虚 誣蔑為外道 為 , 十 邪 防 ` 説 名 年 有 誣 蔑為法 人 悉皆 努力 編 如 是 造

行不 之 如是 義 在 有 家 邪 \_ 毒 之人 菩 行 。復又不肯依自所言:私 薩 之 也 i's , 乃至 念 0 如 , 是 無 何 根 況 之 人 誹 身 膀正 , 口 絕非 行 法 之 畏 為 ? 下規勸平實;而竟私 邪 然 因 法 之菩 星 雲竟 ; 如 薩 是之人焉 也 以 凡 ; 一 切 夫 身 可是畏因之菩 畏 下不斷 而 因 力 一之人 行 無根 之 , 尚 誹 無 謗 薩 根 且 不 ? 誹 正 謗 敢 如 是 是 稍 證 之 起 言 悟

正是自己

口中所言畏果之眾生也

!須待果報現行時方知畏懼之人也!

報苦 以 慢 衡 道受諸苦受多劫 重 如 於 罪 來 , 「智慧」之法師 受 换 藏 凡 , 為 我 取 世之 捨 ,《楞嚴經 未 真 佛門學 壽 來 後 名 N' 無量 須 故 聞 人 無 ; , 與 ` 萬 莫 世之尤重無間 量數劫 再轉畜生道中多劫受種 , 竟不能計此 利 阿 學 勿愚癡效行之 養 含經》 星 , 作 雲 孰 (無根) 地獄身 中佛語俱 輕 孰 ,謂之為愚人,不亦可乎 誹 長劫純苦?星雲法師 重?思之立判 , 謗正 , 莫學星雲將意識心認作佛 長 在 劫 法 ,當自警惕 及弘 種苦,然後初 身受地 正 ! 何 獄 法 尤 人 0 須 既 重 , 如是長劫受諸 以 非盲聾之人 回 無 如 是作 一世 人 間 間 斷 S) 之名 時 之純 為 , 乃 , 聞 尚 尤 苦 是 佛 , 復是 利 重 有 以 , 養 種 後 闡 第 純 與 苦 種 轉 提 八 我 餘 鬼 之 識 ,

我 所 , 境界 唯 ら 以 中 不 直 者 \_ S 之人 方 , 焉 能 有 得 悟 悟 難 緣 故 免 ? 他 ; 由 若 人 是緣故 墮 舉 意 證 識 説 之 S) 便 中 0 舉道吾坐 者 學禪 , 尚 之人 難 臥 證 則 公案 當 悟 以 , 直 何 共 況 N' 諸 星 行 雲 事 人説 之墮於 欲 悟 意識 真 1

預 於藥 潭 Ш 州 襌 道 吾山 師之法 圓 會,是故密契心印一證得第八識 智禪師 , 俗姓張氏 ,幼時依止於槃和尚受教及登戒 如 來藏 ; 後 因

不懂 不 山 雲巖答後 便問雲巖:「佛 答後 臥 襌 , 因 道 卻又 行 趕 不 便 卻問為 快 腳 得 開 返問道吾禪師:「那你又怎麼說呢?」道吾禪師見伊二人其實仍然還 説 時與為 出來 口道:「坐也由著他坐,臥也由著他臥; 菩提是以 山靈祐禪師 山、雲巖互相過從,一 !趕快說出來!」 什麼爲宴坐?」雲嚴曇晟答曰:「佛菩提以 ,為山禪師答曰:「佛菩提是以諸法空爲宴坐 那為山靈祐與雲巖曇晟二人,當時尚 日道吾禪師欲探知他二人悟之深 可是卻有一人從來 無爲爲宴 不 坐。」 未悟 坐也 淺 溈

皆

上人 違佛 人亦 亂 維 問爾等 摩 解 所命 經 應得 法 《維 只如維摩詰大士道宴坐,古今錯悟阿師,無人會得,至今更有未開眼 中 佛菩提以何為宴坐?還解得麼? 自 諸 佛 摩詰經》,共同誤導眾生去也!只如佛菩提若以無爲為宴坐 、推辭不就? 道巴 阿羅 菩 提 知 漢亦皆是親證諸法空者,不應懼於探視維摩之疾 ,云何卻未曾得?卻聞之茫然 、已 證上人法 只而今,諸家大法師,個 ,更有出頭宣講 ? 《維摩詰經》者, 個示現上人相,個 佛菩提若以 諸法 公空為 , 云 如 個 , 則 二 今且 出 何 宴 卻 頭 坐 阿 一要請 (宣説 個 乘 師

則

:

速道 手同入書房,奉上無生茶一杯,且要勘伊解喝不解喝? 更送拄杖一枝;且向 人一向無來去 ! 有大法師具膽來問者,平實但向伊道:「來也聽爾來!去也從汝去!卻有 大 法 師 聞 !會麼?」若道會,平實卻一把揪住伊前襟 平實語 伊身後撂下一句:「路上小心走好!」 , 若 擬 開 口 , 平實早知是隻野狐 , ,逼問道:「速 便一把推 若是好答者 出 門 且 去 道 攜 !

是圓 豈 文 不 的 日 曾 偶 , : , 然 方 病 「去看病 智頭陀你嗎?」道吾禪師豈受為山如是一問,便道:「不管是有病 也有不曾生病的 日 耶 知 的 悟 為山靈祐 , 從 之深淺 回來 來都 。 **ட** ,確有千差萬別 與他無干, 禪師問道吾圓智禪師云:「去了什麼地方回來?」道吾禪師答 。 **ட** 為山問曰:「有幾個人生病?」道吾禪師答道 為山聞道吾恁麼道 他究竟是哪個?快說!快說!」為 ,不可等視齊觀也!初參 ,便問曰:「那個不病底 /、重關 山當 ` :「有生 牢關 人 的 時亦無下 ,莫非就 ,或 之設 病 是 了

居 不干伊 而 事,且道 今且要問 今星雲法師既私下向人數度言道余法有毒,自道是正法,以證悟之大師自 伊 爾 在 星雲法師 近何處 ? :患眾生病底是星雲?不是星雲? 且 饒 爾星雲法師三年之中對此問試下一語 若 道 病 與不 ,不急於 病 都

時

然

余料爾三年後依舊下不得語也!

44

#### 頌曰:

宴坐幽寺非干禪,無為法空亦復癡;

能坐能臥策五馬(註),會得山門迎大師。(註:古時太守出行時,得御五馬之車)

誑唬閻閻人莫知,妄解禪詩是死獅。

諸洲來去弄鼓吹,解得趕屍真法施。(調寄瑞鷓鴣)

由公案拈提第七輯《宗門密意》錄出)

### 第五一四則 道吾同道

不 道 識 方 我 知 潭 語 。 **ட** 州 道吾山 0 曰:「和尚知否?」師曰:「不知。」曰:「爲什麼不知?」 圓智禪師 僧問:「無神通菩薩爲什麼足跡難尋?」 師日 師 曰 :「同 :「 汝

遮 個來多少時也?」 雲巖問 :「師兄家風作麼生?」師曰:「教 師曰:「牙根猶帶生澀在。」又問:「如何是今時著力處?」 汝指點著 ,堪作什麼?」 曰 :「 無

師曰:「千人喚不回頭,方有少分。」

吃飯化 只有 黃 四個老婆 要死的時候 金 鈔票 心跟著我們去,所以我們平常要修心,修心是最重要的事。》(台閱文化公司 星雲法師開示「修心」之義云:《在佛經裡面有一個故事:有一位富翁娶了 粧 , ,·····(以上寓言,略而不錄)。故事 到了最後還是別人的:第二個太太就是我們的親戚朋友 愛護到最後,不是我們的:第三個太太就是財富 ,我們的親戚朋友頂多替我們上個香:大太太是我們的心 中第四個太太就是我們的身體 , 生前 我 , )們擁 到了我們 ,到最 , 平常 有的 後

ì

詩

偈語》

頁 28~29

平實云:星雲法 師 既 然打著臨濟禪宗的 旗號 , 就應該 照 著 臨 濟 義 玄 襌 師 所

邪淫 卻與 臨 N' 邪 成 傳 所 濟 淫 派 的 常見 禪 致 法 中 如 法 來 師 門 觀 ;根本不曾了知臨濟禪師所悟得之第八識如來藏 若 相 外 邪 藏 而 有 應 道完全相同。由於誤認意識心為真子故,便與藏密所修之雙身法等 見 法 多年暗 靈感 四門而 ,便與藏密邪教喇嘛過從甚密,令人不免懷疑是否曾暗中實修之 認 中 證 ,當出世間 同 弘 印 ` 而 傳 順 傳 所弘之兔 不 斷 ; 公開大哭 然 0 如是邪行過咎之成 而星雲如今卻去認 無角論 一場,當與星雲法師兜頭痛 、無因 一論 因 的 同 斷 印 , ,便以 皆在誤認 滅 順 邪見 法 師 意識 所 , 又 意 弘 心為真實心 棒 認 識 揚 之 同 S) 藏 為 藏 真實 密之 密 應 遺

是能 是心行 而 聞 不 不審 ·曾作 覺 知 知 星 雲認 口 之 能 如是説 行不一之人 體 覺 離 為 性 ` 能 切思量性 :「能分別世間 0 ,從來皆説實相心為非 分 由 別認 此 , 焉是佛教中之真實大師耶 即 識 知星雲之未悟示悟 ; 之覺知心 而星雲以 • 認識 ` 證 世間之覺知心即是實相心 思量 悟者自居 心心、為無 N' 也 , , 迥 即 所「悟」卻是第六 ? 異 心相 知 世尊 其言語之處處籠 N' , — 所 言之 向都 。 **ட** 第 然 説 八 而 意 罩 實 識 識 人 相 如 世 一尊從 也 來 N' N' 藏 離 見 恆

争強 鬥勝 星 雲 法師 ,到最後鬥得兩敗俱傷,最好能互相幫助、互相提攜。》(台視文化公司 曾開示 云 :《人生如戲 ,在如戲的人生裡面 , 不 要太過計較 和人

知其 行 主 藏 常見外 此 與人爭 不言其過 動 自 ,與己之開示於四眾弟子者迥異,顯示星雲自身之心口不一也 無根 身 勉 平實云:如是之語,星雲法師實應以斗大之字,書於丈室中 如 強 道 斯 行 鬥勝 之知見 等 所 0 誹謗余之正法?何苦無根謗余為邪魔?為外道?為法有毒? 然 事 以 口 者何 行 而星雲竟以心口不一之下劣心,竟以邪淫藏密外道之知見 ,以免 , 皆是 無根誹謗於我,無根誹謗余所弘傳 ` N' ?此 兩敗 地 行等事 獄 謂平實從來不曾與其計較 業 俱傷」;既知「應與人互相幫助 0 , 星雲 而悉隱忍不言其過 一 既 知」人生如戲 , , 不 雖然多年來早 論 世尊正法 , 既 口 、 互 行或文字 知 「 不 相提 , 須計 無根 知 每 攜 , 其 日 較 誹 皆 所 , 自 如 又 悉 謗菩薩 , 墮 讀 何苦 斯 竟 不 如 是 應 以 以

使證 有過 而 當 計 排 自 較 擠之 檢 據 , 實今則以星雲之語還贈星雲 在 當自 校 手 人 爭強 檢校 否 當 亦未曾有根揭汝之過故。今者公開勸汝星雲法師:若是自 則 自 鬥勝 汝之 求 ,莫論平實之非 悟 身口 , 莫 到 意行 最 因 他 後 兩敗 人之真悟而 ,平實未曾無根謗汝故;亦未曾有根謗汝 皆成誹謗正法 :「人生如戲 俱傷;最好能 生嫉妒之心 , 互相 破壞正法大過失 在如 幫助 戲 ,莫因他 的 互互 人生裡 相 人 提 也 之法 面 攜 , 勝 法 不 妙 要 有誤 於己 若自 太 過

48

道 襌 法 吾 師 師 答 襌 潭 然 余言 師 曰: 只 道 卻 吾山 否? 回 答曰 有所修之道 圓智禪師 閒 : 「我 言表過 不 相 , 知 ,今且舉示道吾 同的 有僧來問:「無神通菩薩,爲什麼足跡 道 0 人方才能 \_\_ 那僧又問 知。」 同 道 曰 那僧又問曰:「和 公案 :「爲什麼和尚您不 ,共諸 大 師 學 尚 難 X 您 知 尋? 説 知道嗎?」 道 臨 ? 濟 道吾 襌 道

吾禪 師 回 答説 : 「你聽 不懂我 的 話 0

是 欲邀 修 S S 無 眼 藏 足 中 跡 故 行 生 前 ; 己 足 現 法 寵 難 只 悟 非 , 至不 如 行 跡 後 忍 尋 由 於眾生 T 是 故 無神通菩薩,為什麼稱作菩薩?為什麼身列為有證量之菩薩眾中 S' 知 絕 亦 中 緣 修 神 0 故 無 無 煩惱 不 通 如是菩 、示炫於眾生 可 切 可 乃是 觀 ,三地 能 種 想所成之影像在覺知 漸 時 ; 減 智 意識 薩既 , 是故 以 則 , 乃至 下菩薩悉皆不修 之心 不修之 無神通 之般若慧上用功 ,是故汲汲營營而修證粗淺之神通 切鬼神皆 於不起 所 法 ,是故 ,為什 , 乃是意識 ; 有此 N' 煩 必待三地 麼卻足 惱 中現行 神通之法 語 0 不起者 菩薩既 :「無神 之 跡 N' N' 難 , 則 時方才修之 行 尋 , , 如是 不離 則 ? , 通 一切神鬼欲 非 菩 無覺知 皆 , 乃 胎 薩 常 因 昧 住 如 足 是轉 心 而 法 是 跡 , ; 便 覓 之妄想語 生 非 菩 難 , 依 生 炫 是 如 薩 尋 如是菩薩 如 示 故 世 世 證 來 於眾 世 俗 得 鄙 ? 藏 唯 人 如 皆 而 者 在 生 之 之 不 來 因

有

神通之凡夫菩薩

,足跡則易尋之,鎮日裡靜坐,

令覺知

心常在

神通境界中

吾日 故説 裡言 神通菩薩足跡難尋」之意者,卻須在道吾此句不知之下參之 度人之法,一向不肯多作言語開示,唯除對於已入室弟子。是故道吾禪師 不返觸 唯有 為 語 ,一切鬼神欲覓伊者,隨時可得。如是凡夫菩薩不知如來藏恆不起念、恆 同 六 凡 和 塵 道 像 夫神通菩薩 尚 等心 方知。」 、不於六塵而起了知;由不知如是正理之故,不能轉依 知 否 行不斷 ?」道吾卻回個 今時平實未言之前,諸家大師亦皆不知也。及至那 也。 ,時時在覺知心上現行,一切鬼神若欲覓之, 如是道理 不知 ,那僧焉得了知?是故問於道吾禪師 。然 而今時一 切大師與學人,若欲了 極 ,是故鎮 為 僧 容易 知 答言: 襌 間 一無 道 師 H

指點 是故達摩對梁武帝答言:「不識 或言不會、不識 在 不能了 ; 及 星雲「出家」已久,卻始終不曾悟得臨濟禪,不曾悟得大乘法之般若慧 至學人當面詢其是否證知 知道吾「不知」之正理所致。古來諸多禪師,每逢有人問 。凡此 ,皆是親從轉依如來藏之境界,而言不知 禪之正理時 , 卻又 同 一鼻孔 出 氣 ` 不會 , 道 皆 時 道 、 不 不 多有 , 咎 識 知

以 不 如 以造寺度 是度人證 帝廣造寺院、度僧出家無數,達 人 悟為 出家 功 為 德 重 , , 以 而 以 如 度 是證悟而發起般若智慧為功德 人親 證 佛 摩 菩 卻言其無功德;是故佛法 提 開 悟 臨 濟禪 , 不以度人出家 之功德修 為最 重 要

是 更問 説 之 廣 解 禪 造 達 寺院 達 摩 釋 癴 N' 為 無 如是之言 對面 功德 所 求 也 者爲誰?」達摩卻言不識 亦 ,是故 , 有諸 無所懼 達摩大師當 禪人於未悟之前 , 故意對梁武帝答個不認 面對梁武帝蕭衍明言: , , 多作錯解 錯悟之人每作 識 ;亦有大師故 伊 「不見不識 0 無 如是 功 德 名 0 為野 作 蕭 梁武 聰 衍 狐 明 問 襌 ,道 法

也

等人 間麼 大 藏 何 明 間 得老趙 《聲道:「我…也…不…知…道!」 曾 明 不 ? 知 同 ? 還 解 白 只如星雲大師:汝之如來藏還曾認識平實麼?還曾認識世間麼?還曾分別 墮 州 六 禪 如 白 是癡兒言語,出自大法師 塵、 ?悉 明 之 知 開示麼:「老僧不在明白裡 清 白 解得平實諸書文字麼? 不知 皆辜負老趙 清 裡 楚楚 , 同 世界?」 墮意識心境界上,儘在意識覺知心之我所 、處處作主,皆是在意識心之我所境界上用 州 平實但只是撕開嘴巴 、辜負臨濟門庭也 之口 此外別無二語 汝云 ! ,不嫌 如今星雲法師 何可道 輕 ! 率 麼 阿 爾等若來問道 向 賴 ?不 爾 耶 等面 卻 懼 識能認識 與 人 前 聖 指 , 教 嚴 點 : 字 N' 拈 世 ` 諸 爲 , 惟 提 間 字 什 如 徒眾保 覺 麼 ` 分 是 麼 分 ? 明 四 證 還 別 如 持 嚴 記 世 世

可 以 指點得到 H 雲巖上來問道 , 我還能夠作什麼?」雲巖卻問日 : 師兄!您的家風 如 何呢 :「師兄沒有這個以來 ?」道吾禪師 答曰 : 如 , 已 果 經有 譲你

雲巖 多少時 又 起 問 日了 머 道 ? 喚你 道吾禪師答曰:「你問這個語話,牙根還是帶著幾分生澀 回 如是,那 到 離念覺知 麼 如何是今時著力之處?」道吾禪師答曰:「縱 N) 上來,你 都 不 肯 回 頭 ,這樣才算是有少 分的 啊 禅。」 使 !

慧力 便 能 余 便返歸常見外道所 於禪三之最 次第 所 回 復 頭 明 早期常見學人來學吾法 發起 返 缺 示 認 之 , 覺知 ; 聞之大多不能真解 如 後一天召來一起為之明講。 復因信受月溪法師邪法者,不斷對其 來藏 心了也 認 1 取之離念靈知上。 , ľ) , 何曾有禪 中常懷疑惑 , 由 我意 **余濫慈悲**, 可 , 言 復又大多不能信受; , 如斯等人,豈待千人萬人喚?一二人喚 然 猶豫不定 而如是之人,緣既未熟 不先觀察根器 , 倡言離念靈知 不敢承當 解三已 舉凡無力參出 由是緣故 ľ, 方是 , , 便 身 不 無 真實 智慧 肯認定 體 者 驗 N) 便

是平 真 各人之 而 解 根 聞 誹 平 實 後 復 之 謗云 解 次 實 所 言 解 知 所 , 明説 : 被 互有 之 知 言實義 如 , 者 則各各不同;即同 同 來 平 . 異 藏 -實所 由於未有親身體 由 ,是故後時聚 , 是緣故 有 印 人言道彼是平實所 證之人, , 復 經說:「佛 所說之如來藏 加 頭討論 驗故 私 S) , 作祟 時 各人聞 以 言 ,便有種 一音演說法 之 , 如 後 卻 余明説之 時 來 有 藏 種不同之説 於 種 我 , 種 所 眾 ,眾生隨類各得解 不 法其實完 説 求 同 紛 不 , 遂 紜 ,有人言道 人 時 全 , 所 悉 , 相 皆 悟 便 同 未 出 此 而

不同。」乃至更於網站上貼文,作是無根誹謗。

證之 由是 佛 藏 唯是早悟 心上,亦無 三再參 菩 N' 提 緣 人 而 之 故 迥 , , 智 悟 絕不明言之 與晚悟者之間 檢驗我會中諸不退於法者,互相印證之,則皆是同一 無 , 第 可 慧 後皆得 差 能 四 異 , 漸 次禪三起 0 以 次 自是早 發起 三乘 ,絕不強加引導 , 諸 所悟深淺有別 ; , 期 經 聞 \_\_ 如是之人 而自 改以往 余明説 印 之人 證 ,縱有千人萬人喚其回歸離念靈知 , : 若 以 , , 並因 待緣熟 緣未熟 體驗之深淺有別 , 聞之 參閱 錯 。若是緣熟之人 , 不 Ξ 會 乘諸經故 能 , 破參者 各 自 , 然 生 心也,曾無差別 解 而皆 , , 必留 Ŷ ,若是真 , 是同 其 故 解 待 有 之 次 脱 所 一如來 意識 道 參 回 異 實 與 襌 0

座下 所載 在 如 此 得 故 佛菩提之道業上有大修證者 來 過 重新 藏 之王子法才等人一般,退失之後須經多劫值 牢 方 禪之證悟 關 之 得 悟 後 漸 , 捨 λ , 次 三五 一發起 佛 ,必須如是,方有少分相應,方得漸次再破重關而眼見佛性 壽時有 菩提 人 般 力證 0 喚之 若 由是緣故 之 別 取 , 即 相 無餘涅槃 , 回至離 智 當記取道吾禪師 ,道吾禪師 ` 乃 至種 念靈知心上者 , 而 智 故意留一分思惑以受未來 乃有此言;初悟者若欲於一 , 漸 之語:「千人喚不回 佛供養之後,方得於 λ 諸 , 則 地 如 0 是故 《菩薩瓔珞 , 若 世 頭 人 本業 釋迦世尊 真 生 生之中 ,方有少 實 經》 亦 證 乃 得 至 因

7.青月,比2.1

紅日艷,綠山青,美景明歷歷。心清明,能認識,意識分別伶俐;

,真佛心,見聞覺知皆洎;

我不知

,爾不識

如來藏

,風花悉不憶。(調寄更漏子)

(由公案拈提第七輯《宗門密意》錄出)

普門自在

#### 第五一五則 道吾即非

潭 州 道吾山 :「性地非空,空非性地。此是地大,三大亦然。」南泉不違前 圓智禪師 南泉示眾云:「法身具 四 大否?有人道得 , 與 他 腰

言,

乃 與 師 褌 褌

上師

云

滅 師 見 雲 巖 不 安 :「何不道 , 乃 謂 曰 : 離 此 殼 漏 滅處 子 , 向什麼處 相 見 ? 嚴云 :「不 生

處 相 師 見 見 雲巖補草鞋 0 師 日 ,云:「作甚麼?」巖云:「將敗壞,補敗壞。」 :非不生不 ,亦不求相見?」 師云:「何

不 道 : 即 敗 壞 , 非 敗壞。」

就好像衛 用 干戈定 星 雲 太 法 士保護自己的城池,不管白天夜晚,時時都要警覺到恐怕有敵人來侵 平」, 師舉偈:「學道猶如守禁城,畫防六賊夜惺惺;將軍主帥能行令,不 便開示云:《我們一個人求學也好、工作也好、學道修行也好,

城池 略 的 其 實 真如佛性 、人體的村莊?要緊的是要把我們主人翁叫醒 ,我們的城池就是指我們的身體。……。我們怎樣來保護我們自己的 。「將軍主帥能行令,不用干戈定太平」,將軍主帥的命令若能貫 ,也就是我們本來面目、我

所以 則看 徹 自己的正知正見正念正命用之於人生、用之於生活,就能戰勝一切。》(台視文化 己的話 ,不管有多少的兵馬,他必定能調動自如 《禪詩偈語》 ` , 當 我 ,其實自己又何嘗 聽則 們若能 聽 頁 30~31) 增加自己心裡的 、當說則說 聽自己的話呢?可以說最不聽自己話的人就 , 能 力 量 自我尊重 ,讓眼耳鼻舌身 、自我肯定、 。我們有的時候常常怪別人不 心都能聽自己的 自我堅持, 有計畫 話 是自己 : 一的把 當看 0

公司

亦是 應當 行 導 我 由 了 時時作 所 之 初 於 也 有 法 初 作 不 學 凡 ! 平 主也 實云 學二 貪 為修行第 解 夫 所 身 亦 不 眾 以 脱 色 非 乘 求 道 生執著 。舉凡教人時時作主、處處作主者,皆是方便法,非是真實佛 者何? :星雲法師於如 我 菩 , 之淺學眾生當離我 應當 所 提 乘菩提之 一方。令其遠離我所之貪著 謂 我 了 防意 知 所 佛法之中,不論三乘菩提之任 解 : 如 等我 已入門者進修上地解脱境界所應修證之法 脱 於「我 是 城 道 、藏六如 所 段 外所見 所 萬 話 : 初 法 中 期所 以 , ` 龜 , 已 離我 我所聞 恆 應用 生 經 如是之法 所境界而 執 ,令其面對六塵中之種種我 將其 著 心之處 ` 我所 ; 何一 未悟 由 ,本是方便法 作 嗅 如 ,絕非 法 ` 為 是我所執 錯 、我所 , 斷我 皆不 悟 欲 之 見 嚐 λ 教 真 初 , 著 人 相 果者 作 不了 之 我 , 處 , 為 故 所 更 顯 處 所 非 所 親 觸 露 , 法 義 作 應觀 時 證 便 覺 無餘 法 也 主 教 初

56

佛法之般若正理也。

見 肵 我 見 阿 我 踐 之 觀 見 之 中 遠 羅 見 者 法 我 上 察 者 者 離 漢 未 如 是 為 果 亦 故 故 六 斷 , 猶 縱 時 虚 塵 意 ? , 識 境 如 猶 未 能 時 妄 意 能 今 是 作主、處處作主而離我所之法,尚且未能言及我之虛妄 之眾 識 N' 界 如是 等我 斷 北 覺 即 凡 除我 生心 是 傳及 夫 防 知 所之 常 意 N' , 見 故; 如 方 見 南 未 貪著 傳佛 •唯 能得 城 能 外 覺 道 能 之我 藏六如龜 知 清 , 法之眾多法 入聲聞初果境界 斷除我所之執著爾 而 S 明 虚妄 地 故 \_ 清明地活在當下」 活 , 在 認 非 , 當 定 師 不攀緣六塵中之一切我 是真實不壞我 下 此 居士,悉皆教人保持 覺知 , 故 何 0 N' 況 , 如是行之 為 能 此 , 斷 覺 常 皆是 我 , 知 住 即 1 不 離 執 , 我 是 即是 壞 我 而 清 得 所 初 S 所 所 聲 果 者 明 解 而 縱 , , 境界 人 聞 脱 即 轉 而 猶 使 所 是 確 在 初 墮 ? 己 斷 於我 實履 果 執 而 我 我 教 證 著 所

常 之 能 生 即 法 斷 故 死 離 \_ 我 乘 ; 0 菩 學 貪 對 所 提 之 如 之 之 若受此教 復 是 貪 正 招 著 人 理 者 苦 業 則 , , 先 當 則 , , 教眾生去除 得 教 當 不 離 能 速 以 我 卻 入學 遠 我 離 所 所 之 解 , 六塵等我 患 貪著 脱 以 免 道 :是味爲 爲 , , 則 之 誤 所之貪著 教觀 所 以 為 患 縛 世間 行 而 , 變易無常 轉 : 覺 造 六 方 惡業 塵萬 知 能 N' λ 之我 法 , , 學 爲 有 皆 解 是 虚 業 爲 腉 妄 所 非 可 道 真 牽 貪 思 若 而 , 可 無 流

斷 N' 我 行 之 見 實 意根 依 成 我 七 聲 識 虚 聞 我及色身我而輾轉出生 妄、三受五受之我悉皆變易 初果人。要 須斷 除覺 知 , 心常而 非 無常 是常住法 不壞之我 ,無常 0 學人如是確 故苦 見, ; 覺 方入 知 聲聞 實 S) 觀 初 行 思量 果 已 境 ľ, 則 之

皆是 羅 皆是 7 般 若 漢 分 正 所 昧 墮 明 今 者 於 而 理 於 不 台灣及南洋之北 能 我 不 , \_ 膚淺之言行 執 乘 見 知 著六 之 菩 中 大 提 者 塵 乘 之 , , 般 解 皆是知悉我 以此作為親證阿羅漢果者,或以此作 ,令人不敢苟 若 脱 傳 ?竟敢 道 南 者 傳諸多法 0 所 以 粗 淺 錯 虚 同 安而 會之 之二 師居士,卻悉教人保 0 乘菩 不實解 未能斷 提 脱 尚 除 道 未 我 見者 邪 之 理 知 持覺 , :為親 , , 皆 藉 何 是 以 況 知 證 解 能 因 N' 聲 説 中 知 於 聞 大 定 説 六塵中了 初 性 乘 果 果 禪 大 者 宗 阿 ,

平 癡 菩 初 雲 皮 實 提 果 法 毛 境界 之 中 師 法 者星 令眾 行 義 之 個 尚 具 人 , 雲 调 足 且 尚 用 井 法 知 蛙 凡 不 且 在 師 夫 能 未 大 之 卻 見 若 能 乘 取 , 將 於平 乃 斷 了 證 也 如 竟 我 義 , 是 實 何 星 敢 見 之 況 應離我所之法 法 雲 如 言 , 上所 尚 上 證 於 般 吾 若 且 知 , 言 聲 此 正 不 而 説 語 義 聞 λ , 之 不 聲 阿 , , 將 為 能 聞 若 羅 乃 置 竟 漢 般 有 初 如 不 敢 所 果 若 是 正 不 中 語 服 謗 尚 者 能 理 正 , 非 之 則 法 證 何 \_ , 則 當 為 之 況 正 乘 能 當 造 有 般 行 菩 儘 文 毒 若 證 法 提正 或 聲 門 速 之 智 法 慧 聞 公 出 修 , 已 斷 開 書 ? 四 果 懺 真 公 如 經 除 是三 開 證 悔 可 ? 我 破斥 聲 謂 明 見 為 乘 聞 星 否 之

則 之一 來 H 切 有 罪 殃 業 在 出 : 閻 王 必定 計算汝廣受眾生供養 , 及 無 根 誣謗 正 法 與 賢

當 造作 平實如 法 阿 定 演 羅 示 之 ` 説 是故 以 大 漢 無 誹 是 大 惡 根 謗 尚 更 乘 逆 業 且不 膀法 莫因 ,未 般若悟入之處;便舉道吾即非公案,共諸大師學人合計 耳之語,句句好言好語,星雲法師莫當作耳邊風 ? 否 知禪者莫説禪;不 能 爾等眾多弟子還 則終 、無 已法之下劣於人,恐名聞 救 根 將 生母殺生之業 被 誹謗賢聖之大惡業者,地 人拈其 有此 狐 解般若者, 尾 ,星雲身側眾徒復有何 能否?星雲法師 以示 天 利 下,届 養受損 唯可依 獄有份; 時 文解義 於此 眷 須 不 屬 ,必須在意 力拯救星雲 捨報時將 好 流 , 看 莫 0 失 依自 0 , 二乘法 若 而 何 復 意所 横 , 無 以 N' 加 道 萬 自 生 根 誣 想 略 勿 救 嫉 蔑 誹 而 辨 忽 ?大 謗 妒 廣 ` 之 作 正 否

大 也 師 沒 並 有 聽 風 不 了 四 潭 是真 就 州 大 大 道 也 回 呢 答説 都 N'S 吾 ? 山 是 法 如 一樣 身的體性境界。這就是地 果 :「真心自性 員 有人能說得出來 智禪師 的 0 \_ , — 南泉 的境界並不是什麼體 日 聽 因 了 的 南泉普願 話 道 吾 , 我 襌 大與真心法 襌 師 就 送給 師開示大眾云:「真心 這麼說 性 他 都 身的 明了 沒 條新 有 關 以 的 後 係 的 頏 長 空 , , 其 沒有 褲 , 餘 空 法 水 違背前 無 大 道 究 竟 虚 吾 、 火 空 襌 有

所

説

贈

與

長褲

之言語

,

乃持

一新長褲贈與道吾禪師

壞 常 知 殊 唾 1 住 不 之 之 緣 體 法 知 無 , 教 起性空 智 性 佛 禪 , 說二 人 也 即 師 依 是 居士若開示 ,乃至明説非想非非想定中之覺知心 , 乘菩提時 同 此 空 堕 觀行 性 即 0 順 而 以 , 所墮之無因論 空性 斷我見 如是無常空 以 諸 ,往往作 法緣起性空,教人離 , 方是已入流之聲聞初果人也 , 說為佛法所說之空性 如是道:一 斷 滅 見中 0 切法 , 卻 是等法 亦復緣起性空 我 緣起 所之執著 師 無常,沒 , 居 皆是 士 ; 咋 然 去 , 有真 非 食 後 道 是 復 遠 印 真實 説 實 矣 順 覺 不 ! 涎

經》 是 師 識 依 復 大 如 間 亦 種 又 , 來 中 進 時 悟 復 性 然 藏 後 説 於 如 自 是 及 步 道 復 性 大 : 作 吾 色 五 而 乘 所 , 陰 宣説 襌 現 皆 出 不 法 方 師 前 異 不 生 中 得顯示 異 空 乃 觀 者 則 (空性 有 行 故 \_ 不 , 切 如 之 空 如 , 是 與親證」,故說色身亦是空性 法 後 不 是 如 色 悉 應 異 來 身 , , 依如 答 所 藏 皆 與 色 必定 0 也 如 言意識 0 來藏 本 0 來 是 親 藏 如 而 自 是 N' 本 如 直接及間接 虚妄 正 來 證實之理 就 理 藏 非 之局 ,亦同 , \_\_ 亦 乃 ; 是 非 部 出 如來藏所出生者,是故《 異 二乘法 由 功 生」, 是緣故 能 切 故 性故 親 0 中之言 宣説 證 色 不 如 , , 南 來 異 本是 意 泉 藏 空 襌 之 如 切 根 , 師 禪 受 來 無 虚 作 宗 藏 爲 想 妄 心 祖 行 之 法 如 ;

起 空 如 是 之無 正 理 常 , 方 今 便 時 理 顯 密 , 以 諸 諸 多 法 大 空 師 相 居 而 士 解 , 説 大 萬 多 法 錯 本體 會 之空性 是 故 多 以 , 乃 是 外 不 如 解 來 大 藏 乘 之 緣

皆當 會 法 ` 尤 不 以 解 印 佛 順 菩 等 提 知 人 , 最 亦 為 是 嚴 不 重 解 \_ 乘 允 菩 為 代 提 表 緣 人 起 物 性 空 0 凡 正 欲 理 修 之 人 證 Ξ 也 乘 0 菩提 對 於 者 佛 法 , 之 於 此 如 是 正 理 誤

7

知

,

而

後

所

適

從

然 離 是 見 個 在 伊 而 念 有 答 此 靈 不 漏 皆 生 得 的 知 H 錯 不 殼 S 不 好 會 安 滅 子 道 \_ 住 吾 處 , , 乘 便 不 襌 向 , 指 菩提者所說也 動 也 什 師 麼處 , 絕 不 正 見 曰:「爲何不這麼說:捨離 師 求誰見誰 不再起心 相 侄 見?」 雲 巖 禪師 ,皆是凡夫臆想無餘涅槃也 。 \_\_\_ 動 雲巖答云:「 念而永遠了了分明 往常諸多大師與 身 體 違 和 向 乃 了 不生不 謂之 這 居 個 , 那 曰 士們 滅 有 : 漏 處 境界就是 皆 的 相 有 道 殼 見 朝 子 : 0 摿 , 日 無 報 不 道 捨 餘 可 時 吾 離 涅 襌 便 以 了 槃 將 説 師 這

意 靈 行 為 真 住 根 知 涅 無 , 0 我 1 正 槃 餘 當 無 尚 是 餘 涅 知 寂 在 諸 槃 四 涅 靜 行 槃 阿 不 中 ? 含諸 如 返 無 之 ; 尚 是之境界 中 觀 常 \_\_ 有 所 經中 切人 自 覺 , 破者 我 若 知 心心 所 , 之是否 仍 有離 證 , 我 佛已具說十八界法悉皆虚妄 無餘 尚 何得謂 存 且 存 念靈 在 涅 不能 在 為符合三法印 知 槃境界 , 何得謂 契符三法印 亦 N' 不 , 顯 自 , 為 知 皆 然尚且 諸 覺 須三法 法 ? 知 無 未 in in 何 我 之 至 離 印 況 , ? 非 欲界中之離 我 欲界六 之 皆應棄捨 尚 想非 所 存 有 在 印 覺 非 塵 定 與 想 知 境 否 無 , 念靈 定 S) 界 誤 然 中 行 後方 亦 , , 知 之 繼 方 不 何 N' 自 離 續 是 能 得 念 IE 知 現 λ

,

,

,

?

焉得謂為涅槃境界?

之 所 滅 足 扳 説 法 現 觀 , 繼 行 也 似 自 非 續 我 同 存 想 存 眠 在 之 非 熟 非 在 存 , ,;; 想定 運 如 在 之不 作 同 , 故 中 眠 似 之 知 熟 為 , 故 不 時 離 無 覺 仍 無異 念靈 我 有我 不得謂為真實無我也 ; 然 知 , 焉 實 S) , 尚且 得 覺 , 乃是 謂 知 不 為 N' 無我 意識 得言為真 尚 在 ? N' , 乃 非 , 則 實 至 是 唯 無 滅 是不 未契符三法印 滅 我 盡 盡 定中 起證 , 者 尚 ; 有意 其 自 , 意 中 證 之諸 根 識 復 分 之三 覺 有 , 法 是 知 意 無我 種 N' 根 故 1 己 具 不

悉是 與居 境 意 在 故 根 觸 而 根 俱 之 , 士等 因 存 之 故 解 N' 於 行尚 中 在 此 尚 N' 仍 脱 説 人 定 且 N' 行 未 阿 未 果 不 中 羅 中 , 存 離 以 符 全斷 , , 在 諸 漢 , 欲 故亦 意 悉是誤 涅 次 , 行 界中觸及六塵而了了分明之覺 樂寂 根 而 無 晨 ,猶有意根我存在,非是真實無我;既有意根我之心 非 能 繼 常 鑑 解 從 静之理 是絕對之寂 機 之 續存在 侷 滅盡定中出 照 乘 用 限 解脱道者 運作 , , , 尚 故 仍 且 靜 能 未 , 於 不能完全契符三法 ,是 完全印 唯斷五遍行心所 ,復又 ,悉屬不 午前 則不符涅槃 證 出 入城托鉢 定 三法 知不 知 , 心境界 則 印 證涅槃境界者 寂 顯 法中之受與想爾 , , 印 靜 然 故 是故仍有意 , 尚 非 正 之 而 正 真 理 有三界中 言為涅槃 理 實 無 何 0 滅 我 根 況 盡 之 之 彼 ; 之證 行 定 諸 法 N' 故 既 存 中之 行 大 塵 仍 知 得 在 相 存 意 有

閱 定性二 妄語 乃作 然 而 拙著《邪見與佛 而 今南 若 罪 種 如 是 乘聖人所不能 中 種 倳 欲實證 北 正 無餘涅槃境界之臆想,更以之而教授於學人,相將同入未證言證之大 誠 傳 理 可憐憫 佛教中,曾有自謂已證四果或初果之大師與居士,竟然悉皆不知 無餘涅槃之實際、本際者,則唯大乘證悟之人, , 上 切大 法、心經密意》 自 0 俱 知者,不論是俱解脱抑或是慧解脱者。行者欲知是理 由慈憫故 解 師與學人當 脱 大阿羅漢 平實造諸書籍,宣示涅槃之正理 詳述即 知 , 下 真 知 實證得解脱果之定性聲 至分證慧解脱之初果人 , 此處容略 方能 , 悉皆 了 以 知 救 知 , 四眾。 之 , 請 此 乃

由

是

正

理

,

:

聞

人

,

若

入無

從 之事 而 餘 言?是故道吾曰:「非不生不滅處。」但凡心中有不生不滅之處者,即是意識 八界我」之一一界俱皆滅盡不存,尚有誰我欲求相見?我尚不有,豈有不 無 如 涅 可言 也 來 槃 證 藏 時 自 即非 證 耶?是故 離 ,十八界俱滅 分存在 見 已離此有漏之殼也 聞 知 覺性 道吾禪師道:「亦不求相見。」此際唯餘第八 ,意識與意根復又永滅無餘 ` ,意識 離思量性 覺知心滅已,時時作主思量之意根亦復滅盡 如是應 ,從來隨緣而不作主 知 ,云 何而 , 亦 有生滅或 無返 識 觀 不生不滅之可 如 自己 來藏 之體 獨 , 十 相見 存 性 知

H

,道吾禪師見師侄雲嚴曇晟禪師正在修補草鞋,便問云:「你在作甚麼?」

巖 他 答道 説:「爲什麼不 , 答云:「我只是將敗壞底東西,用來修補 切 將 時 敗 地皆在解 壞 這 補 麼說 敗 脱 壞」, 知 : 見境界中住 這 便遭道吾禪師之訶 個會敗壞底,亦 , 唯 除 起 會敗 是 N' 責教訓 不 動 壞底 會 念欲利眾生之時 敗 壞底 東西 。 **ட** 0 當 道 知 吾 禪 禪 是 宗 師 故 大 卻 任之 教 雲 訓

敗 而 壞 道 吾之意究竟在什麼處?如來藏本非敗壞之法, 卻 道吾云何卻道 即 敗

壞

非

?

是

何

意

?

`

説 此 補 藏 也 如 而 是 若 故 如 不異之 敗 同 : 顯 壞」, 色身 欲 來 敗 在 現於三界六道之 色 ; 身既是空性 親 壞 藏 ; 離 現觀 如是等空性心所生之法雖亦必定敗壞,而其中之如來藏 證 空性 與不敗壞者 此 實已墮於三界法中;道吾則 受想行識 如 敗 是 壞 , 而 , 正 之 則 言 S) 無二乘菩提之緣 理 蘊 所造 中 者 處界等 四陰……等。 , 「即敗壞 同 , , 是故其中亦有會敗壞者 , 時同 ,從空性心所生,本亦是空性 卻 法 須下 ,非敗壞」。 處 , 心用 則 , 非 然而於是等必將敗壞之法中 起 不 功 能 性空可 依三界法之悉由 非 取 , 參 證 異 如是正 取 不 説 。是故雲巖 如 敗 故 來藏 壞 , , 理,方是真實大 謂 之 則 空性 空性心 如 無 如 心之 來 世 來 以草鞋 藏 間 藏 如來藏 局 故 出 生 ; 部 世間 , 則 而 0 , 空性 功德 朝 乘 復 説 所生之 佛 親 切 之 與 有空性如 則 , 大 法 將 \_\_ 如 假 永 時 師 切 也 來 敗 藉 六 切 與學 藏 法 壞 業 ; 壞 方 離 不 來 法 種 可 `

知平實不汝欺也!

頌日 :

法身四大非一異 , 西來祖師意;

生滅見聞皆軼!寂滅離生趣

0

將敗壞 ,補敗壞 , 猶 遭議 ;

無生敗壞,亦即亦非

,草鞋得葺。(調寄訴衷情)

(由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出)

#### 六則 道吾不識

皆 禾 山代 欲 '隨從文殊師利。」師云:「甚麼處去?」其僧無對,師便打。後僧問禾 潭 州道吾山 :「給侍者方諧 圓智禪師 師聞僧唸《維摩詰經》云:「八千菩薩、五百 聲聞 山

云

。 \_

甚 麼不識?」師曰:「不識!不識!」 師下山到五峰,五峰問:「還識藥山老宿否?」師曰:「不識!」五峰曰:「爲

問:「如何是和尚家風?」師下禪床,作女人拜曰:「謝子遠來,都 無祇待。」

明日穿不穿。」今天晚上上床都不知道明日能不能起來,在這樣無常的 **月裡,哪裡有時間去論長道短呢?》**(台視文化公司《禪詩偈語》頁 36~37) 有工夫論是 星雲法師舉偈:《世事紛紛如閃電,輪迴滾滾似雲飛;今日不 非 。》隨後開示云:《……。 有兩句話說:「今晚脫下襪和鞋 知 明 日 事, 人生歲 , 不知

利養 如 救 頭 平實云:既然如是 燃 見人便說平實之短長?更作無根謗法之愚行?明日起不起得床 汲汲營營 如 ,則星雲法師 喪考妣 而 參究之 應當專心致志於臨濟禪之宗門證 , 何須以凡 夫身分而 顧慮 悟 ?自己尚 世之名 應當 聞

66

且不 否則 命侍 後將 治勢力 臘 者 如 知 無根 月三十日 每 何 日 面 死 晨 誹 對 亡前後 此 昏為 :謗正法?乃至無根誹謗弘揚正法之人?是故星雲如是開 到來 世所造之業?亦復不知 自己各誦三遍 之 ,閻王老子不免要計較大師之舌頭短長也! 許多過程 ,自己亦不知 ,以自警惕,從此不應再背地裡說平實長 ;焉有時間繼續營造名聞 ; 死已往 何處去?自己 利 養 亦 示 不 夤緣政 短 知 ,應當

柴火裡的煙 他就可以不必計較了。》(台視文化公司 越早辦完越好 明天,把現在的事擺到將來。人生苦短,歲月無多,要辦的事情越快辦完越好, 緊的是把今天要做的事在今天做好,「今日事,今日畢」,不要把今天的事擺到 他連揩拭鼻涕的時間都沒有,為什麼?**因為他專注於自己本分的工作**。人最要 眼淚鼻涕擦 星雲法師隨即又開示云:《在禪宗史上有一位懶融禪師,他有一天燒飯時 燻得他眼淚鼻涕流個不停,旁邊的人看到不忍心,說:「禪師!你把 擦 。我想做人只有把自己内心想做的做好做完 。」懶融禪師回答說:「我哪有工夫爲世俗的閒漢來揩拭鼻涕。」 《禪詩偈語》 頁 36~37) ,才是最要緊的,其

是有智之人 真?是否完全符合三乘諸經之理?確認已 **平實云:星雲法師根本就不懂臨濟禪,** 也。 切有智之人,欲示證悟之前 ,然後方敢出世說禪道悟 卻愛講臨濟禪, 皆必先行衡量自身之悟 以邀開悟之令名 豈 如星雲

又顧 之 以 未 慮 名 悟 聞 ` 利 錯 養 悟 而 , 完 故 謗 全不符三乘諸 真悟之人 , 經之 如今難免他人之拈 世俗言説 , 而 提 敢 , 冒 處處 膺證 顯 悟賢聖之位 示 敗 闕 今 ? 復 時

悔

不

當

初

,

而

為

時

已晚也

!

之處 者 之 者 雲 注 見 自 於 再 時 解 身 自 舉 釋 開 未 星雲上舉公案 , ح 道 從 此 示 悟 方 然 吾 本 文 之 有 襌 而 公案 眾 不 宗 絕 分 把 悟 識 的 處 公案 非 : 柄 公案 時 星 I \_ 交付天下人手中。 0 雲法 作」,故 切色身皆是俗漢 ,實非彼說之意 λ , 便 由 是 手 ,共諸 緣 顯 ; 師 故 錯 然 示其言不及義 而 大師學人 欲 以 , 無 意識 平 親 暇為色身 證 實 ,星雲自生錯解 懶 年 之 S) ;於此一語 商量 年 前 融 作 之本 禪師 拈 為 , 拭涕也 必 如 提 質 公案 須 來 之言者 中 。學 先 藏 0 行 真 而 , 如 , 人若 舉 建 亦 S) 是 ,實乃 更説來 示 者 兼 立 公 於 欲 正 案 示禪 , 為 親 所 \_\_ 確 , 梓 門 能 證 切 之 大 \_ 行 知 眾 大 大 密 知 語 流 師 見 乘 之 意 破 之 通 與 般 也 中 除 於 , 學 若 非 而 ! 亦 我 大 真 後 是 因 見 人 有 眾 緣 實 故 為 、身 0 專 熟 義 星 將

聞 在 隨 何 從 文 處 潭 欲 殊 州 , 隨 菩 道 無 從 薩 吾 以 文 Ш 答 欲 殊 對 向 員 師 甚 , 智 利 麼 道 禪師 吾 處 襌 去 道 , 師 ? 吾 見 襌 日 伊 其 師 聞 不 僧 便 僧 會 聞 問 唱唸 道 彼 , 舉 吾 僧云 《維摩詰經》 杖便 襌 三比此 師 打 之 質 0 諸未悟 詢 後 云:「八千菩薩 來 , 有 根 之 僧舉 本 菩薩 不 此 知 與 公 道 聲 案 吾 、 五 聞 襌 以 羅 問 師 百 漢 聲 意

68

山 禪 師 , 禾 山 襌 師 代 那 僧答云 :「應當說是給侍者隨從 , 如 此 方諧道 吾禪 師 之意

麼處 大 往 有什麼用 及與聲聞隨從文殊菩薩到什麼處去?」如今諸方老宿,還有人答得否? 往來言論 到什麼處去?」 法 探 去 師 病 只 如 ? 既 ; 後來 處 然 彼諸菩薩及與聲聞大阿羅漢,個 , 欲聞妙法 若 ? 個個敢出 有大師答言:「到 佛命文殊前去,眾人深知如是二位等覺菩薩相見 若 猶不會平實意 頭道 ,是故個個欲隨文殊前去。只如道吾禪師問道:「此 禪,示現知解禪宗之禪,且請斷看!究竟隨文殊 維摩詰 ,便推出門去,閉門不見。 居士家去!」平實且劈面五爪 個深懼維摩詰居士,不敢受 佛之命前 這等漢子 ,必有 金龍 番 諸 爾 更問 苦薩 救得 到 等 法 四

道 吾 禪 師 日 下 山到五 峰禪師處相見,五 峰問云:「還識得藥 山 老 宿 否 ?

明 那 不認 知故問 藥 山 惟 識 曰:「爲甚麼不識?」道吾禪師卻答曰:「不認識!不認識 ! 儼 襌 這不識之理,平實解說已多,今時廣有多人知其道理 師明 明是道吾之師父 ,是道吾法身慧命之父母, 然 而 道 吾 五 卻 峰 回 日

言 :「道吾禪師之意,乃是在說明藥山禪師之法身無形無色, 藥 山老宿明明是道吾之法身慧命父母 ,為 何卻道不認識 故不可認識 ? 或 有 0 師 平

皆是 如 實 來 便當 藏 錯 頭一棒,趁出門去。或有大師來言:「道吾之意,乃是在説 臨 離 濟 見聞覺知 佛 法 之 人 , 所以 , 於臨 不 濟禪門家風 識 藥 山 。 **ட** , 平實亦是一棒打出門去 有什麼巴鼻? , :自己 如是之人 的法 身

此 如 是 中 關 復 四字之下 或 有 鍵 有 行腳僧來問 在什麼處 個 緣 ,且要教伊會去,此後便得出世住持正法,播揚大教去! 熟之人前來 ?會得此中關鍵 :「如何是 ,舉此 和尚 公案而問道 家風 ,便知道吾答道「不識」之意 ?」道吾禪師卻 ,平實只是向伊 下禪床,故 道:「不識 意作 ! 女人 不識 且 拜 !

向

那僧

道

:

「謝謝您那麼遠來看我,我這

裡卻都沒什麼可以

招待

的

生法 趁出 師 大 妨 日 法 爾 作 門去 女人 這 忍妙理 師 而 且道:道吾作女人拜,意在何處? Ξ 平 ! 頂 拜?平實又何妨作男人禮?是故或有大師來見,平實且正 日 裡 實親自奉食自手餵之 禮已畢 ;進得書房奉茶之後 若道 曾吃得喝得否? 會者, ,起身卻要問伊大法師 卻牽伊手 ,若發現是個野狐 , ,同入書房 若道曾吃得喝得, 如是親手餵 一切男人女人作禮,豈有二法?道吾何 :「會麼?」若 ,問伊無生茶底道理 伊三永 ,卻要縛卻伊手 卻要繼 日 о <u>=</u> 不 會平 續 日 縛 後 實意 住 卻 , 伊 腳 問 經 要 , 間 便 八 且 , 伊 餓 茶 好 教眾 伊 百 伊 中 頂 : 取 大 半 禮 同 杖

修

日

輪

流

來

餵

伊

每

日

餵罷便作是問

;

平實且無恁麼閒

工夫每

H

陪

伊

吃

喝拉

也 0 只 如道吾言 :「都無祇待 0 \_ 卻是何意?究竟道吾意在言外?意在言中 ?

還有大師道得者麼?何妨斷看! 頌 日 :

撒

生 一無常 , 大 師 訓言莫道 人 非 ;

時 移勢易 , 風 勢變幻馬免折邪 麾 ?

大樹叢林

, 人

道

佛光少輝

0

**(註** 

:

佛

光山寺建於高雄

縣大樹

鄉

想當年 政壇夤緣 , 氣 吞 諸 方 誰 追 ?

而 今 , 困處 法 城 , 鸁 得 四眾 同 悲 0

徒 : 慎 口 莫 流 蜚 0

朔望猶

記

,

尋常

訓

只

不堪 平實 回 首 , 佛法尋常 , 佛 光 山 中 , 且 , 弄鼓 道 吾 吹 不 識 0 (調 誰 窺 寄 永 ? 遇 樂)

問

由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出

### 第五一七則 道吾知有

巖 人恁麼道 不 知 潭 有 州道吾山 ,還知有也未?」又云:「雲巖當時不會,且道:什麼處是伊不會處?」) ,悔當時不向伊道 圓智禪師 。然雖如是 雲嚴臨遷化時,遣人送辭書到。師展書覽之,曰:「雲 ,要且不違藥山之子。」(玄覺云:「古

僧問藥山:「一句子如何說?」藥山曰:「非言説。」 山上堂云:「我有一句子,未曾說向人。」 師出云:「相隨來也!」 師曰:「早說了也。」

光大 自東 扣在什麽上面?把它扣在慈悲的上面,扣在解脱的上面、扣在般若的上面。你 也買不動 如果一個真 可以不去管它,只要把自己的本性自心照顧 自在,管他風 ;好把繩頭牢穩住,莫隨流水任漂蓬。 , 星 |雲法師教人「把握真如自性」,舉偈釋云:《麗日昊天照寒空,風 就好像萬里無雲的晴空,一輪太陽在那裡照射 ,美色也誘惑不動,威力也恐懼不動,儘管好好壞壞、是是非非, 如不動 [向西邊吹去,管它雲向東邊飄去 ,一切都奈何不了你,所以你只要 倘若一個人把自己的真如自性發揚 好 。………。一個人要緊的是金錢 ,境界、是非、外面的好壞 「把自己的心扣得很牢」。 ,這個時候你盡 自西 可以逍遙

不要順著流水隨波逐流 、沒有原則 ・ 當然成不了事。》(台視文化公司 ,隨著人情、人云亦云 ,到最後失去了自己 《禪詩偈語》 頁 38~39) , 自己沒有

壞一 皆是本來已自清淨者,皆是永住金剛性中,一切凡聖皆不能絲毫壞之、皆不能 壞其自性 教之耶 作是説 極 **平實云:「把握真如自性」者,乃是未悟凡夫之説也;於般若正理中** 和 小身有情 也 令於 華 與 所以者何?謂真如自性不必把握 阿拉 一剎 (譬如一隻螞蟻) 之真如自性;一切有情之真如自性皆是本具者 那 再加彼二人座下所有「聖眾」之力合為一力 之間 不能 運 行 , 本來自 在 , 復永不失 亦無 ; 假 能 饒 力毀 絕 一神 不

進修 礎而 眾 行諸 便見 覓之 際 生 以 如來 進 、見之;尋得真如之後,自然發起般若智慧,便入七住賢位中;見得 是故 護 相 正 山 河大 修 正 行 藏 種智 法 便 以 地一 λ 弘 切學佛之人 , 便 初 切種子之智慧而能次第升進 , 正 並又 切處皆有佛 λ 迴 法 初 向 , 地 位 便得 伏性障 聖位 中 , 皆 轉 ; 如 性 不須如星雲一般「把握真如自性」,只須參禪尋之 入十 中 次第修 阿羅漢 ; ,世界如幻觀當下成就,便入十住賢 行 凡 此 諸 位 皆 迴向 中 ,又起增上意樂 以 ; 行 本自存在 悲憫眾 , 次第成就佛道 , 便成 生被 具足之 就十迴向 而發十無 誤 導 真如 , 。是故真如佛性本已 位 出 與 盡 功 而 佛 願 德 力 性 救 ; 位 為 眾 中 依 基 盡 生 此 /佛性 未 為 皆 來 基 離

現 本 存 前 自 在 具足 存 , 在 不 須 , 分 , 吾 誰 明現前 人 人 去 亦 把 奪 握 不 ,但只覓得真善 之 走 0 , 是故星 誰 人皆不能 雲 所 知 言 壞之 識 , 學 把握真 , 亦 習法門 不 如 曾 自 而 須 性 臾滅 親證之 者 失不 即 , 乃 現 可 是 ; , 未 證 時 己 悟 時 凡 分 便 夫 明 知

之

説

也

乃是

未

悟

之凡

大腹

想真如

與

佛性也

後是 行 同 名 在 生之寫 聞 於 ? 0 利 何 體 如 如 佛説之法為有毒之法 照 境 是 性 是無根誹謗之行,出於星雲法師曾受具足戒者之身上 養之故 界 ? 如 , 何 由星 ? 亦 ? , 雲 無 未 皆 未 此 根 證 曾 \_ 誹謗真悟之賢聖為邪魔外道 知 段 證 ; 開 知 如 , 示語 是 ; 誹謗真悟賢聖宣説 自身 未 中 知 未 之 , 佛 己 證 之 性 證實星雲其實根 人 何在 , 乃是 ? 種智妙法之正 體 , 凡 性 無 根 如 夫 本未 誹 俗 何 謗 子 ? 悟 見 行為 , 豈非正是末 真悟賢聖 , 時 , 而 自 必 竟 是 下 因 如 身 之真 地 所 為 何 獄之 見 説 貪 法眾 完 ?見 如 著 邪 全 於 何

望 薩 又 文 發 :「往昔所造諸惡業 證 道 願云 得 觀 般 乎佛光山 : 若 每 正 H 願 法 佛 消三障 前 四眾弟子 ; 然 唱 誦 而 諸 ,皆由無始貪瞋癡 逢 ` 煩 遇佛 懺 (特指星雲法師座下出家二眾弟子), 惱 悔 , 芦薩 罪 願 業 得智慧真明 遣 , 來真 祈 求 ;從身語意之所生 善 佛 知 菩 了 識 薩 , 時 加 普願 持 卻 得 災 又 遇 障 各 我今佛前求 悉消 弘 每日佛 依 傳 表 正 除 相 法 前 , 唱誦 而 之 世 明 世 懺 根 常 師 懺 悔 誹 悔 期 菩

卻 法 豈 其 **肾** 非 以 法 聖 名 至 及 愚至 聞 人 、故意誹謗正法之身口意業;對於佛菩薩所安排示現於人間 ; 利 癡者之心行?如 如 養之流失等顧慮 是 每 H 佛 前 求 斯等人每日隨星雲個人之邪見 遇真善 , 而 依 善知識之表相 知 識 ` 求 悟 智慧 , 恣意加 ` 求 消災障 以無根 ,而造作故 等 誹 之正 , 謗 復 意誹 有 法 豈 何 賢聖 謗正 義 ?

雲既 所言 如 未 應 亦 證之 未 如 須 曾 星 把 ` 眼 雲所言:「應須把握真如自性」。審如是者 握 見之 見佛 者 , 性 , 則 何能把握之?顯見星雲之未悟言悟 當 , 先 欲待如何把握?故其把握 證 真 如 ` 先 見 佛 性 , 然後方 之言 有 , ,乃是空 籠 把握之 則星雲自身既 單眾生也 可 口 説 徒 言 也 也 未 ! 曾 而 ! 若 今星 證 如 真

口

相

違

之

人

,

豈是有智之人?

有 肵 具 復 扣 在 足 如 次 在 是 般 ,不知 如 , 弟 若 是 不 真 上 未 子 如 般若實義,而竟教導徒眾應將之扣牢, 面 刹 知未證之人 大 自 」,其實根 師 那 性 而 , , 失 從 而 來 又身任 ,不須吾人將之扣牢 本 不 ,而言「應將真如 失 六 知 台灣佛教界之龍 ` 應扣 不 斷 在 ` 何處 不 壞 ` 自性 ; , 應如何扣之,是故皆成 頭 然 從來具足慈悲 扣在慈悲上面 地 而 星雲 位 諸佛菩薩 , 真 不 乃 知 聞 眾 真 ` 如 之 解 生 , 福 扣 所 脱 ,難免苦笑:「竟 在解 薄 在 空 之 口 般 相 不 脱 若 徒 也 知 上 言 自 本 也 面 性 自 ! ,

此

乃台灣佛

教之悲哀也!

台灣地區

如是

,

大陸地區亦復如是

,

皆是未曾親

證真

如 、未曾眼見佛性、未具般若慧之凡夫,竟教人應將真如佛性扣在慈悲 、般若

解 脱 上 面 臨 濟義玄禪師聞之,必定不免為諸眾生潸然淚下

誠 慈悲 聞 方 之言也 覺 能 證 知 將 分 ` 般若等三十七道品 明 之 知 離 隨 將 色聲香味 附 N' 云 於 附 何星雲卻要將真如佛性扣在慈悲 和 解 脱 於 觸 解 ` 般若 法、亦無眼耳鼻舌身意、亦無四聖諦 脱 乃至最後總結為「無智亦無得」。 ` 般若 ` 慈悲上 ` 慈悲者, 0 從 真 皆是意識 如佛性 ` 解脱 自身之地 ľ, ` 般若上?真 也;唯 位 如是正 、八正 有 以 觀 意 乃 理 道 識 , 無 從 覺 ` , 《心經》 解 知 來 知 脱 離 in 見

尚 如是 名 真 證 識 般若智 為 如 覺 意識 境 即能常住 知 然 慧 界 餘 in in 而平實卻道:「確實可以將覺知心扣在慈悲 入住聲聞 覺知 涅 中 親 槃 非 證 , 心證悟真如佛性已 於解脱之境界;亦可了知 是 即是星雲所言「扣 真 0 初 意識 如 如 果境界 是 E 親見佛性已 N' 所住 理 , 一境界 何能知之? 尚 非 ,則可常見真如之本來自性清淨涅槃而 定 ; 覺 在般若 , 則 性大 意識 知 阿 上 N' :無餘涅槃之解脱境界 面 羅 如是轉依 心中漸次生起般若 漢之所能 者; 、解脱、般若上面。」 之 而 此 知 , 名 境界 , 為常 何況 智慧 , 星雲未斷 住 星雲 ,其實唯是自心 解 , 至今 脱 從 此 境 轉 此謂 我見 界 不 常 依之, 中 知不 住 於 意

是慈 種 獄 謗 之 相 從 表 猶 鉅 種苦多劫 正 有 七 勝 萬 之 來 相 + 營 種 義 法 不 悲 大 菩 , 種 謀 起 薩 大 僧 其 之 師 ` 餘 妙 劫 罪 宣 慈 N' 由 之 ` 報 ; 罪 悲 行 盲 法 非 傳 如 , 罪 是 ; 長 輕 之 從 , , , , 亦 如 猶未消 劫 横 示 N' 表 親 於 0 是 乃 是 之 聲 加 現 行 相 證 果 中受諸 聞 竟不 意識 大 大 無 也 ` 報 ,次入畜生道 戒 根 師 師 如 0 知 是 ,《楞嚴 或 誹 之 覺 而 如 罪 尤重純苦 是 菩 相 知 排 現 謗 之 薩 N' 觀 拒 正 , , 説 深 所 戒 卻 理 所 , 經 攝 中 為 重 説 未 返 , ` ,受種種苦多劫 曾 觀 ; 毒 , 如 星 , 阿 , 七十大劫已 皆是 是 聞 眾 復 雲 真 法 含諸 之正 愚 生及 亦 因 如 ` 地 邪 名 癡 佛 復 經》 性 佛 獄 人 聞 之 不 法 門 言 含 具 重 ; 利養之考慮故 知 , 罪 攝 不 四 載 如 , , ` ;罪猶未消 眾弟 是 妄 意 免 罪 不 , , 猶 犯 破 説 證 識 N' 非 子 未消 己 壞 正 之慈悲… 生慈悲 是平實徒 ` 佛 不 法 不 之 見 迷 通 教 , , , , 次 懺 正 對 而 於 始 誤 , λ 悔 法 佛 導 等 欲 正 言 而 回 鬼 種 救 教 四 以 理 也 ` 人 , 子 道 無 中 聚 世 必 之 間 0 真 根 弟 間 迷 下 ; , 時 受 誹 E 子 表 信 地 如

經 弘 謗 正 法 中 法 謗 者 具 人 説 之 , 遂 宿 , 星 爾 業 再 雲 與 度重受長劫苦 習 法 氣 師 及 故 其 , 四 甫 眾 聞 惱 弟 所 子 , 未 輪 曾聞 迴 皆 三途難盡;如是正理 宜 之深 細 妙 讀熟 正 記 法 時 , 力求避免如是 , 又 將 ,《大 再度 乘 誹 大 方 謗 過 廣 正 總持 法 0 莫 及

待

臘

月

三十

到

來

時

,

怨怪平實未曾提醒

0

如

是

餘

報

盡

E

,

方

有

因

緣

聞

受

正

法

;

然

因

往

世

貪

著

世

利

名

聞

習

氣

,

及

無

根

了,有再發青的時候,可是光陰一去就不回頭了。所以我們要如同天上的一 好月映在水裡,要能把握住自己,不要隨著流水漂流,不要失去自己。「夭 自然會有你的好消息、你的好運道,你必定會成功。》(台視文化公司 評估計畫都準備好,這樣就能事半功倍。你自己準備好了,天風直送海濤來 要演講之前,把講稿先準備好:要做生意,先把資本、對商場的調查、各種的 送海濤來」,海濤的聲音隨著風一起吹來,好像我們一 星雲法師又云:《「江月不隨流水去」,燕子去了,有再回來的時候;楊柳枯 個人如果把自己準備好 《禪詩偈語》 風 輪 直 頁 :

實語 等人並無差 故亦未 之本質則 根本未 平實云:平實於此書中所言「星雲法師未斷我見,仍是凡夫俗子」者,乃是 ,未曾絲毫冤枉伊。今者此段星雲之開示中,亦已顯示彼從來未曾斷 曾證 證入菩薩數中;由此故說星雲其人乃是具足凡夫,與印 無 差 別;唯是印順……等人較之聰明伶俐,能言善道爾,然而凡夫俗子 得聲聞初果之分證解脱境界;復又未曾證得真如 别 、未曾眼見 順、昭 慧、傳道:: 佛 我見 性

己 ,卻正是四阿 星 雲於此段開 含諸經中 示中, 教人「要能把握住自己,不要失去自己。」 世尊所廣破之五陰十八界虚妄法, 世尊説之為「有為 然 而 這 個自

78

之 涅 惱 是 住 脱 原 五 我 前 緣 可 正 含 無 解 憐 槃 妄 大 是 諸 於 上 始 陰 觀 我 鸛 起 星 脱 見 想 同 如 經 解 佛 十 察自己 面 雲之 無 實 道 而 小 今 脱 法 八 如 佛 , 常 及 地 界 弟 然 異 台 境 以 阿 今 住 如 佛菩 而 於 灣 肵 求 界 含 我 星 子 今 之 如 虚 生 墮 眾 證 雲 平 諸 妄 了 别 南 中 是 為 四 滅 之 眾 提 生 、所 卻 然 爾 洋 執 經 真 , 實 , 道 何 ? 教 緣 等 著 由 引 分 ; 豈 所 實 苦 著 同 嘗 明 南 何 非 於 説 有 其 起 如 經 , ` 不求 皆 我之 了 性空 將 之 傳 我 之 四 是 而 癡 空 所執 聚 教 知 清 聲 現觀 可 又 佛 人 之 ` 弟子 證 其謬 法 繁縛 凡 無 人 明 説 聞 據 日 , 於四 ,亦正是古今錯悟大師 我 專修 現觀 漸 警覺性 :「應當了 夢 解 夫 故 理 ?根本不 之 邪 脱 澄 也 , , 之 阿 要能 解 自己 清 具 證 如 見 道 , 法 含 我 中 脱 體 得 實 , , , 恝 虚妄 , 明 見 須 以 以 卻 佛説 事 , 了分 道之法 知 握 證 未 陀 世 此 示 如 教示徒眾 如 如是言說本違 住 是 斷 尊 其 是完全 洹 緣故而 ? , 明 正 自 時 教 佛 乃至 根 邪 師 , 未 而 理 ح 諸 時 光 本 謬 居 不 而 ,不要失去自己」 要將 四 所 違 阿 令今時及未來 分  $\lambda$ 無 士 山 執 確 之所墮 眾 背解 聲 羅 有 在 明 所 著 認 四 弟 常住 自己 了 墮 眾 聞初果 漢果 六 , 平實所 子 脱 令眾 世 然 塵 弟 ` ` 悉皆應 子 之真 不 尊 地 所 之 萬 , 所 - 壞之 位 名為 活 著 邪 调 解 法 説 著 , 之佛 在 見 如 中 知 為 腉 何 ` , ` 予 我 當 所 時 出 道 不 所 正 不 , , , 細 弟 時 期 正 下 生 執 ? 比 而 根 正 離 0 執 觀 子 望 者 欲 是 觀 理 為 對 扣 本 者 故 佛 即 念 非 將 在 不 執 0 四 ` 是 唯 亦 我 懂 現 可 天 煩 ? 阿 解 著 無

脱道 以 親 之 證解脱果及佛菩提果。今觀星雲之所說者,不唯粗淺,亦復邪謬,全 出 離 觀 , 亦違佛菩提道之安隱觀;二道二觀 俱違 , 有 何證量之可言耶

而 示 現 上人法 ` 大 師 法 , 以 邀令名 ,以亂 眾生 , 其罪難 喻 !

道 破 證聲聞解脱果也;便舉道吾知有公案,共諸大師學人說禪 斥邪說已 ,當示佛菩提之入處;若得真入佛菩提道者, 亦自能入解脱之

禪已 是藥 雲巖 如 後 道 悔 呢 吾 久之 ? 當 禪 山 不會之處 潭 一後 襌 師 時 州 老 師之真子。」後世之玄覺禪師閱得此個公案,便拈向天下所有出 展 道 不 吾山 來 宿 曾 開 ? 向伊 又問諸方講禪之大德云:「雲巖禪師當時不 書信閱覽之 ,問道:「古人恁麼道, 圓智禪師 開示 0 然雖 ,閱後對大眾道曰:「雲巖禪師 ,因雲巖禪師將即捨報之時 如是 , 雲嚴仍然不曾違背藥 究竟是已 經 證得 真 ,遣人送來辭別之書信 會, 如呢 卻 山禪師之 不 且 知 ?或是 有 道 : , 法 什麼處是 未 我 曾 道 如 證 , 今真是 得真 世説 仍 伊 然 0

悟般 若道已 力 ? 若 如 如 悟 今爾 今平實便以玄覺之語, ,即是凡夫之身,何得出頭示現證悟之身相?正是籠罩天下 試斷 等四 看 大 法師 !非唯天下人要知 ,還有道得者麼?試斷 問於今時諸方多年講禪底四大法師,省 , 爾等座下四眾弟子亦皆要知 看! 若斷不得 ,根 人之野 本 也 即 卻多 是 狐 未 曾證 少氣 也 !

巖 當 時若 下 書 來與 平實 , 平實且教人送上三兩 麵 粉供養之 ; 更 無 語

道 出 由 然 成 云:「伊 是緣故 言 問 , 個 爾 其 阿羅 等講禪之四大法師,還能答得玄覺之問麼?且道:雲巖還知有也未? 道 但 不 漢 吾 知 ,捨壽之時,解去不解來,只值 知 云 有 ,非是大心菩薩,是故平實只願供養伊三兩麵粉。」 禪門所證 何言其 , 云 何 不知有?」平實但道:「雲巖只解如是去!不解如 卻 解 文 脱之道 稱 許雲巖 ,要且唯得般若總相之智,不得別相智與 仍然不違藥 得三兩麵粉供養。」如今平實和 山?仍是藥山之眞子?」 若問:「道吾既 此 種 平實答 來 智也。 - 盤托 ! 只 E 0

: 雲巖 當 時 不會 , 什麼處是伊不會處? 速道 ! 速道 !

子, 大 不 聞 奉茶共 知 言 也 獨 爾 , 藥 知藥 話 等 自 Ш ! 無 且 四 襌 大法 生;若 見 道 山故意引起眾人疑情,乃出列云:「已經相隨而來了!」只如 師 時 : 日上堂開示云:「我有一個好句子,未曾說 藥 師 只 山 不 還 這 曾知 會,且放三十棒,要教爾會得棒下無生忍! 向 大師 一句子 麼? 如是道:「相隨來也 卻在 這一句子,在爾等大法 何處? 若不會者,且覓平實話 ! 還會麼? 師身上分明呈現 給人知 若 。 ட 會得 道 ; 平實 道吾 且 不 這 |禪師 書房 甫 可道 一句 見

説 的 ? 這 句子 藥 Ш 禪師答曰 有 僧 久參不會,乃上問 :「不是言説 。 **ட** 藥 道吾禪師隨侍在側 山惟 儼 禪師 :「這一句子 , 卻向藥山道 , 究 竟是 ):
「師

#### 父您早就說出了也。」

是野狐 悟 句子不是言説 個 山在什麼處明説了?以致道吾禪師作是説? 爾等四大法師既敢出 故執著意識 , 個 抱 這 大 今卻不得迴避平實這一問 頭苦思三年下來,亦必不會;不會之最大過咎,皆 一句子,普天下阿師不會,如今台灣四大法師聞之, 師 , 覺知心之 只成 ,明明未曾明示,云何道吾禪師卻言藥山早已明説了也?究竟藥 個籠罩天下人之誑語者,焉得承當大法師之名耶? 種種變相所致也。只如那僧上問這一句子 ,且要舉向天下人,大家要知 因不肯斷 個個頭痛 ! , 藥 頭 若道不得 講 山只道 除 欲 我見 禪 裂,管教 而 且示 這

#### 頌曰:

玄覺才舉早是有,如今老宿誰出格?雲巖真悟不知有,毫釐有差天地隔。

句子,早明説,相隨來去曾未蟄。

穿簑戴笠勤種禾 , 出家求道卻隔閡 0 調寄鷓鴣天。 由公案拈提 《宗門密意》 錄出

# 第五一八則 雲巖驅驅

枕 子,怎麼生?」道吾曰 潭 州 雲巖 曇晟禪師 :「我會也!我會也!」 道吾問:「大悲千手眼 師 如何 白 ? :「怎麼生會?」道 師日 : 如 無 燈 時 吾 把得 日

通身是

眼

正 麼 一是第 即有 師 二月 第 掃 二 地 月 次 也 , 潙 0 山 師豎起掃帚云:「是第幾月?」 云 :「太驅 驅生!」 師云 :「須知有不驅 師又低頭而去 驅者 。 **ட** 。(玄覺聞 潙云 云 ·「恁

他說 之 時我是誰?來時歡喜去時悲,合眼矇矓又是誰? 這是清朝順治皇帝的詩偈 ·, 哪 星 雲 法 個人知道我是從哪裡來的?父母未生我之前,誰是本來的我 師解説 「死生覺悟」之道理,舉偈開示云:《未曾生我誰是我 ? ?生我 我出 0

該想到:人生百歲 是人之常情 生了以後 丁、生孩子, , 我是什麼?不知道。「來時歡喜去時悲,合眼矇 。但是如果一個有智慧的人,就不是這樣看法 我們恭喜恭喜:人家死人了,我們悲傷 ,在無限的時間裡 百歲也只是刹那而已。人也不是到了 ,所以生之喜、死之悲 。 ……。所以我們應 贚 又是誰?」人 、家添

百年之後才死 的生活 裡,對於迷悟、對於生死,都應該有一番警覺才是。》(台視文化公司 ,你每天晚上合眼朦朧的時候,那時的你又是誰呢?因此在 《禪詩 每天

偈語》頁 44~45

已失 脱 傳 槃境界 塵等法 道 之佛法 去 上用 實云 解 ,令覺知 同於常見外道無異 脱 N' 0 道之正 :清朝與 南 ,專求 傳佛法乃是上座部所傳之二乘菩提 心住於不起煩惱 理 解脱 蒙古皇室所傳承之 , 如 生死 今彼諸 輪 迴 南 ,從來不曉般若正理; ` 傳佛法大師 不動妄念之境界, 「佛法」, , 亦 與藏 , 向 皆 以 南 密無異 如是而求安住 然而 意識 傳至 久 南洋 心之不 , 傳而 而 地 迥 · 執 至 品 異 , 以 今 南 , 我 H 專 傳 之為涅 所六 在 與 , 亦 解 北

塵 乘 有之二 際 法之 我 所 或 解 同 煩 乘 皆 惱 脱 、日本、高麗所傳之北傳佛法,則是大乘佛法之般若實相智慧,函 解 誤 而 脱 道 會三乘菩提正 不 道 ; 起妄念之覺知心」, 正 然 理 而 傳至今日, , 是故今時海 義 0 非 峽兩岸所有大師與 唯失去般若正義 作為禪宗般若所證悟之實相心 , 居 亦已失去大 士 , 悉皆同 乘 , 作 以 法 為 中 涅 不 本 操之 起六 所兼 蓋二

論 與行門 於 清朝 , 即是 與 蒙蒙 西 古 藏 密宗 人 所 信 受之 佛教」 之法 佛 法」,則是印 , 是故元朝皇帝皆信奉 度後期 佛 教 歡喜 之密宗法 1佛」, 以 門 雙 理

假 信 與 朝 之 身 冒 奉 行 亦 淫 法 佛 藏 復 亂 中 教之 密 如 情 之 0 之 是 形 如 \_ 名、之教相、之出家僧寶相 是 大 , 歡 蒙 皆 中 日 喜 以 古 或 如 1佛」(:: , 地 佛 來 \_ 歡 晶 教史之研 詳見 喜佛」之雙身淫樂 淫 ` 元 樂雙身 《 狂· 朝 究者罕有不 ` 密與真密》 明 法 末 像 , ` , 清 作 藉政治勢力公然取 第二輯封 報 朝 知 為 身「佛」, 皇室 者 供 奉之 0 0 蒙 , 面圖 皆 古 — 示 皇朝 為 佛 因 或 其 ,本 多或 所 如 像 代 是 非 供 ; 真 由 真 少 奉 正 之 及 明 是 正 佛 教 之 政 修 末 緣 行 及 佛 治 故 Ż 因 之 清 顯 素 理 廷 後 教 論 皇 而 宮

之 此 不 滅 求 如 念 皇 住 佛 不 得 能 不 真 生之 性 則 生 正 帝 住 永 於 既 以 之宗門正 既 作 者 於 保 導 \_ 念不 境 雙 然 致 為 永 ; 界 念 修 身 然 如 不 \_ 法 是 中 生 而 射 不 念 證 之淫 法 之標 真 信 精 生 不 , , 是 生之 不 正 奉 之 之 於當時之中 故 狀 境 起 觸 之實相 的 第 境 如 必 態 界 我 , 是 四 須借 中 所 則 界 , 喜 隨 是 N' 煩 必 \_ , 作為 修 助 藉 故 之 惱 須 如來藏 行」, 原 於 變 之境 以 以 必 地區 修 淫 常 淫 須 化 證 界 樂之 樂 保 勤 , , 如 之標的 不能 則是從來離 最 中 練 則 , 是支持 專 是故必 大樂 氣 不 ; 弘 能 然 心享受淫 功 與內容 傳 觸 提 常 而 藏 須修 淫 之 降 時 密 見聞 第 樂 功 住 ;則 樂 行 四 於 有 夫 則 覺 雙 喜 第 時 觸 知 , 知 身法 境 覺作 知 皆 以 四 強 必 界 者 喜 是 攝 ` 定 有 不 住 大 為 以 0 須 元 斷 樂 時 意 精 助 永 以 遠 境 弱 道 識 液 意 ` , 不 清 常 覺 不 界 之 識 ` 堕 及 住 中 有 法 知 洩 1 於 於 為 明 時 之 , 末 以 則 停 以 知 真

中,焉 得與淫觸相應而了知之、而常住淫樂之境界中?無是理也 1

斥壓 等歷 悲哀 者 之 清 識 誰是我 禪 所 朝 覺 , 抑 説 代 是故 其 宗 所 者 知 目 法 有 皇帝亦復 ?生我之時我是誰?」當然亦是意識知覺性也。順治如是,康 N' 袓 , 的 以免損及皇帝在佛教界之權威 義 皆 爾 師 順治 是 帝 在 , 加 , 必定 皆 意識 此 根 以 皇帝之偈所云:「來時歡喜去時悲 信 如 本 貶 與與 是 未 奉 ľ, 抑 藏 之 曾證 彼等皇帝 , , 悉是認 知 密 並引錯誤 覺性 得永 佛 相 教 取藏 故 離見聞覺 違 Ľ 0 祖師誤認意識覺知心而宣說之公案加 肵 , 密所誤認為真之意識知覺性也 由是緣故 有 奉 ; 雍正之造 所 之 知 牴 之  $\neg$ 觸 如 歡喜佛 , 順治皇帝之偈中所 來藏 ; 彼諸 **,合眼**矇 《雍正御選録》, \_ 也 歷代皇帝當然 故 ! 來 , 時歡 便使禪 矓 又是誰?」 喜 宗 云 者 0 將 由 必 真 熙 「未 , 定 於 以 古 正 ` 以 唯 來 明 曾 加 證 雍 及 真悟 是 表 末 生 以 悟 正 去 我 破 之 與 肼 意 :

受壓 由 改 帝 此 變 所 抑 亦 西 由 是 悟」 之 藏 緣 實 證 故 情 佛 知 互相 , 明 教 元 0 然 ` 清兩代之真悟者,皆不能正大公開 牴 法 而 明 觸故 星 義 末 雲 ` , 法 導 清 , 歸 只得依 師 朝 渾 正 之 然 顯 法 不 教 , 佛之命而投生於西藏 知 正 雖 此 然 統 理 佛 仍 教 因 , 遭 不能 藏 受 人 了 政 薄 弘傳真正 治 知 福 順 壓 及 地 業 治 迫 品 皇帝 力 , , 如 希 而 E 來 望從 之 理 歸 藏 墮 無 失 E 於 西藏 法 敗 法 意 弘 必 傳 然 內 而 部 與 而

之知 覺性 ; 又 不肯與平實和睦相處 中 , 猶 引 順 治 皇帝之偈 ,無根誹謗平實,今日不免遭致拈提而出醜也! , 以為佛法修證上之好偈 , 卻 成 為星雲未 悟之

佛性 知 教授四眾弟子耶 見 復次,星雲引順治之色身無常偈,以 , , 去 作 為 臨 真 濟 如 法道實遠 ? 者 , 皆是常見外道見 !何曾了 知臨 ,與常見外道曾無差異 濟正道?如是誤 如是無常之觀行,作為臨濟禪宗之禪法 以意識 心之 , 焉 可作為 知 覺 性 佛 法 作 而

方能 則應 離 有常住之金剛法 生 作已,已 見聞 活 裡 λ 殷 星雲既然勸勉四眾弟子,認為應該探討實相心,故作是語:「因 於證 覺 勤 知 探 知 對 究第 悟賢聖之列,方入菩薩數中 之實相 \_\_ 於迷悟 念不生之知覺性乃是意識 八識 ,四阿含諸經明説之文俱在,第三轉法輪諸唯識 N' , 對 ,求覓本來不曾稍起煩惱、本來不起妄念之第八識 實相心之所在,求覓自身本有之空性實相心 於生死, 都應該 心之自性 有一番警覺才是 , 乃是緣起性空之法 0 \_ 如 今閲 經佛語 ,求覓從 讀 此在每 平實 , 實相 非 現 來本 是實 在 之 关的

復又出書開示:「期望四眾弟子於『迷悟生死』皆應有所警覺」,則當勉勵 星雲之未 若 仍 證 如今日之尚未證得實相心者,則汝星雲實是迷人,非是悟者;一 得實相心者,皆是不通般若之凡夫故。 星雲自身既未 證得 實 相 切 四眾 同於 N'

謗平 師 弟 應 子 實 及 有 之 ? 與 何 自 N' 復 行 身 得 也 以 : 同 凡 ! 於星雲法 佛 夫 皆 戮 光 未 悟 山 力求證 之 四 師 身 眾弟子 廣造破 第 而 八 謗 識 平 , 壞 實 實相 於 正 此 所 法 應 弘 ن، 當 正 0 誹謗證悟賢聖之重罪 既 有所警 法 如 ? N' 是 覺 口 , 又 相 ` 何 有 違 所 可故 如 是 探 究 作 , 非 違 , 是 方 N' 免 真 之 誤 正 説 修 大 而

法

道

之

餘

又

隨

皆 界 來 Ξ 修 對 舊 我 觀 如是 果 證 虚 於 不 見 , 十二 六 肯 現 與 除 妄 作 之 至於今時 代 故 境 為 塵 斷 平 我 正 , 台 界 我 實 見 皆 預 除 義 因 灣及 彼等悉皆未 作 者 是 入 所 緣 , 我 多 乃是 上之 是 聖 南 , 原 見 所 觀 洋 南 流 言 根 始 闡 之 , 各 洋 之果 執 錯 本 佛 仍 述 法 , 諸 國所傳之南傳佛法,以及今日 未 教 著 會 皆 師 而 , 斷 多 佛 證 彼 曾 中 繼 令 與 , 弘 我 以 諸 法 所 ; 居士 證 續 知 見故 傳 而 之人 人 言之 知 認 彼 得初果 悉皆 不 覺性 定 等 , 乘 , 能 其 眾 覺 所 、之言也 三縛結 法 觀察 不動 不能 生 知 墮 實悉皆未曾斷 , 解 我 皆是 Ξ ジ 脱 : 推 縛 0 ` 「清 悉皆未 道之法 念 結 不起 我 翻 , 我見未 彼等 不 見 之 俱皆未 明 ` 念 生 ` 了 斷 師 不 諸 常 除 時 , 台灣諸 知 故 與居士,對 作 斷 能 斷 即 見 我 人 之 見 為 是 正 , 覺 , ; , 四 式 不 錯 其 親 涅 然 ; 知 多弘揚南 阿 平實於 得 會二 槃 具 實 證 而 ジ 含 境界 至 皆 文 初 四 於大 ` 現 果 是 念 今 辯 乘 作 在 傳佛 菩 主 處 多 諸 解 遠 小 , , 猶 更 提 離 之 觀 只 年 書 乘 之 可 之 何 之 教 中 之 我 意 法 ; , 檢 差 況 解 究 彼 事 所 根 人 四 , 校 竟 别 實 能 脱 斷 等 屢 而 念 故 本 證 道 未 悉 境 除 仍 將 內 處

不能 自己 亦非 即是 否弱 如 大 涅 涵 來 槃 乘 , 之 緣 藏 一切法 而 小 每 有異 覺 之 + 、是 所 所 誤 能 也 界 界體性之真實相,即是無餘涅槃界之實相,此非二 無餘 以 否 會 滅 知之(詳見拙著 不肯 稱為菩 ,乃因修行之法道及所證內涵,悉皆迥異,故分二 , 不 失 涅槃之實際 乘 而 曾 λ 薩者 願 理 無餘 再來人 解 其 , 涅槃 乃 同 ,是故發起涅槃實際無境界之 《邪見與佛法》 因所: . (異所: 間度眾而 , 唯是出離觀 在 修法道為安隱 0 有差別也 小 細述);二乘聖者唯 乘 之異於大 , 觀 而未能 ; 亦非 : 親 乘 者 知菩薩所修之安隱 證 單因捨 般若 「境界相」 , 非 斷 乘羅 壽時 單 實 我見與 乘與 相 因 漢所 取 行 大 與 者 我 不 能 乘 智 取 N' 執 知之 由 之別 慧 無餘 量 觀 親 , 令 證

等人 成 之 發 道 余 狀 佛道之佛菩提道 現 正 作 是 證 余 理 或 故 説 而 所 得 是 故 説 今時諸多弘 無 攸 意漠視 之正 聞 餘涅槃之真際故 逃 關 余明 避 彼等諸 現 理證據 示 實之輩 ; , 揚南傳佛法之南洋與台灣之法師居士,悉皆不知 言為 此 復又悉皆不肯承認自己未斷我見 人 確 理 自身之名聞利養故;若讀 鑿 者 者 未聞余作是説 也 , , 完全符合 則皆 , 而 悉 拒絕信受 不 肯承 四 , 皆 阿 認 因 含諸 ,此説已顯示彼等之未 \_ 顏 乘 經所說 面 余書中舉示 法 攸 之 關 , 不 唯 故 者 肯承認 有 0 , 則 解 如 證據而 斯 皆故 脱 南傳 之 弘 意裝 曾親 道 揚 宣 此 南 示 義 乘 作 不 傳 證 此 法 未 若 具 佛 解 理 能 之 法 聞 聞

體 未 性 具足佛 ` 永 遠不 法 、之不 能 證 具成 知 法 界實相 佛之道 ; ` 永遠不能證 亦不肯承 認 知第一義 南傳佛法之修證永遠 諦 , 不肯承認 不 能 自己根本不 證 知 法

懂

大

乘

法

第

義

諦

之

佛菩提

道

以 明 貶 永 知 與 平 抑 如 第 實之 是心 , 皆 \_ 行不正 義 非 法 諦 N' 正 確 絕 地 之人 緣 無 正 訛 直之人也!無怪乎學 , 永與 ,卻又目空一 復又深妙 解脱道正法 ,絕非自己臆想之所 切, 絕緣 高 佛 座説 , H 良 久卻離 法,以慢待人,若 有以也! 正 能 法 知 日 , 遠 卻 生卑 , 聞平實名號 無怪乎彼等諸 慢之心 , 時 加

當 菩 處 乘 了 般 處 提 正 知 若 從 修 道 大 法 智 今時大 乘 之 正 永 慧 乘 對 無 禪 菩 ; 乘 處 於 所 提 若 宗之參 佛法學 佛菩提道之邪見。 知 所 因 修 , 此 永 禪 之 法 無 法 人 解 而 所 , 若 脱 得 門究明心性 證 道 證 欲親證實相般若者,若欲親證法 0 智慧 悟 唯 如來 除 0 勤閱拙 為欲利樂人天故,便舉雲巖驅驅 入手 若 藏 不 者 如 , ,庶幾 著而 是 絕非 , 處處 平實 唯能 得證佛菩提 修正 記 發 起 彼 原有對 般若智慧 : 此 而了知 界體性之真 於 生 解 中 實 , 公案 脱 將 亦 相 道 於 能 實相 ` , 以 之邪見 而 佛 因 示佛 教三 發起 此 者

常 言 道 潭 : 大 雲 悲千 巖 曇晟 手 眼 禪 師 此 事究竟如何 其 師 叔 道吾 ? 襌 師 雲巖禪師於此卻是早有所 日 因 有 事 未 會 問 雲巖 會 , 云 便曰:「譬 : 禪門

如 麼體會出來的?」道吾禪師回答曰:「原來渾身上下都是眼睛。」 我會也!我 無燈昏暗之時卻 會也!」雲嚴禪師欲知道吾禪師是否真個了知 抓得到枕子,你認爲怎麼樣呢?」道吾聞此 ,便問 一言 , 曰:「你是怎 便 ) 速道 日:

月 第幾月?」然後又低頭而去。後世玄覺禪師聞道此個公案,便云:「這正是第二 襌 你這麼説的話,卻是有第二月也。」雲巖禪師聞溈山恁麼道 師 。」平實今日卻又反玄覺之言云:「正是本月。」 卻答云 雲巖禪師一日正在掃地時,溈山靈祐禪師問云:「你真是太勤勞了!」 : 「 須 知還有個不勤勞底人。」為山聞雲嚴恁麼道 ,卻豎起掃帚云:「是 ,便表示云 :「依 雲巖

去 帚 聞為 意是 , 玄覺 同 且 山如是道 云 卻又 道 ?是殊? 何卻又反玄覺之說 卻 :平實之意與玄覺之意,是同?是殊? 低 又道正是第二月 頭而 ,卻豎起掃帚云:「是第幾月?」且道是第幾月? 去,究竟是第幾月? 三問: 為山云何言雲巖如是應答正是第二月? , 道是本月? ,究竟是不是第二月? 六問:雲巖且不是未悟之人 復問 七問 : 溈 :平實明見玄覺之意 山之意 五問 ,與雲巖 四 , : 雲巖豎 問 如 : 是休 雲巖 之

訛 解 是諸問 來俱無錯謬;但問爾知不知,不問爾禪定功夫勝劣,不問爾一念不生功 ,其實只是一問;但悟得本,任爾道是本月, 道是第二月,悉皆無 普門自在

加神 夫佳 世 俗 通 法 不佳,不問爾有無神通。若無見地 廣大 中之聖 , 亦只 人 , 成 何異彼諸 個常 見外 外道之證得 道 , 只 成 四 個 ,成日裡一念不生、都無一念生起 禪八定與神通者?何能 冷水泡 石頭之著定凡 夫 知 , 只 得 般 成 若 個 向 外道 E 復

事?

頌曰:

千手千眼了無痕,暗夜伸手抓枕

大悲觀音千手眼,通身是眼,不曾和六塵。

揮帚驅驅為眾生,真月影月須忖。

來

時歡喜去時悲

,

世精明

,

六道皆同倫。(調寄臨江仙。)

(由公案拈提第七輯《宗門密意》錄出)

## 第五一九則 雲巖非眼

潭州雲巖曇晟禪師 師作鞋次 , 洞 山問:「就 師乞眼睛,未審還得也 無?」

師 山 無 曰:「汝底與阿誰去也?」曰:「良价無。」 語 師曰:「有!汝向什麼處著?」洞 師咄之。

師 問尼眾:「汝爺在否?」尼 ;師又問曰:「乞眼睛底是眼否?」洞山答曰:「非眼。」 曰 在 ,師曰:「年多少?」 尼 曰:「年八十

是 師 (兒子。」洞山聞云:「直是不恁麼來者,亦是兒子。」 曰 :「汝有個爺,不年八十,還知否?」 尼曰:「莫是恁麼來者?」 師曰 :「猶

是 在 帶著 要 紙 上談 心裡 心地來用功 星雲法師以「口號」為題開示云:《達摩西來一字無,全憑心地用功夫 的禪 人我,筆影蘸乾洞庭湖 道來的 。比方我們講修行,修行不是嘴上喊口號,也不是身體上在那 ,他沒有帶語言文字。要緊的是禪和道不在語言文字上, 。 達摩祖師當初從西天印度到我們中國 來 ;

裡做 面的 「六般若蜜、四無量心」,你心裡面具備了這許多慈悲喜捨、布施持戒 所 個樣子的打坐禮拜,那只是一種形式;形式固然有需要,最主要還是心裡 得 你心裡面有沒有慈悲忍耐的力量。你心裡面有沒有般若智慧?所謂 、忍辱精

進 都沒有用,最主要的就是要知道祖師西來意 略之)。所以這種只有語言文字的空歡喜,不是心裡的功夫 文字也只是表達的一種方式,它不是道,不是禪。過去有一 、禪定智慧,自然會形之於外。在紙上談人我、辯是非 ——心裡的那麼一個慈悲喜捨。》(台 ,筆影蘸乾了洞庭湖 ,是沒有用的,語言 個國王……( 故事

視文化公司

《禪詩偈語》頁 50~51)

家提 所説 與他 誡 量 建 鎮 設 銀 或 H 出種 裡 而 錢 平實云:如今台灣四大山頭之住持法師 人之不 人 、之人 提 違背 間 喊 淨 出 出 種 口 間 1種種 同 家 口 土 號 佛 | 淨土 號 0 眾應遠 、之超勝罷了;卻又一一違背 :「人間佛教 所 理事圓融 ; 然 口 制定之戒 號 離男女淫行,在家眾應遠離邪淫……等; 而其實皆是本位主義者,提出口號之目的 , 目 ,事事圓 的只是募集大量錢財,建造自己與少數弟子所掌控之 律 、淨化 ,違背 人間 融 佛所訓誡 0 。心靈環保 回歸佛陀本懷, 與信徒們,有何人不是在喊 世尊之教誨 少貪、 、淨化人心 少惱 回 , 歸原始佛教……」 違背原始佛教之經典 清 0 淨自修 提 如是處 ,只是表顯自己 ,昇人 處 的 不 口 違 募 品 號者? 集 質 , 大 大

其 八所用 如 斯 大 大 法師 力勤 等人 募 建 , 率其四眾弟子 造 自己所掌控之「佛國淨土」以後 , 以 種 種 口 號 , 號 召不 , 知情 卻 圧 之在 弘揚 家 信 常見外 徒

又每 後 薩 如 法 道 H 是 出 聞 别 之 其祈 世弘 不 法 派 抵 H 菩 制 晨 肯 求已 傳正 朝 信 卻 薩 正 受正 前 法 立 用 在 法時 來 , 亦 來 , 誹 佛 法已 抵 傳 前 唯有苦笑憐憫 謗 制 授 , 卻又抵制誹 發願: 正 ,卻又每日黃昏立在佛前 佛遣來受生弘法之菩薩已 世尊之真 法 、前來救度之;及至別 願證無上菩提,願得值遇真正菩薩 正佛法 而已 謗之。 , , 不復有所能為也!無法救之也 如斯等人,諸佛菩薩亦復 並 誣蔑 懺 為邪魔外 , 悔業 派菩薩受生於 卻又每 障 日 0 道 立在 法 如是抵 0 , 人間 佛 證得 如 無 前 制 是 可如 正 , 無 般 \_ 懇求佛 法 根 若 何 三十年 誹 實相 謗 菩 正

等悉 師 為 聚 大 修 悪 皆是每 彼 集 行 業 掌 是 佛 故 不 控 脈 者 法 日 肯 者 0 平實今日責彼 錢 在 信 彼等諸人,根本無心於真正佛法之修證 如 , 脈 佛菩薩聖像 皆是高 受 是 , 而 ,擠壓諸多小法師 已 悉皆暗裡 唱口 0 是故 前 四大法 號者 唱 百 , 真實 口 般 , 師 號 皆是每日 誣 、小道場之弘法空間 、四大道場:皆非 者 可以 蔑 與 抵 助 其證 佛前 制 ; 由是緣故 悟般若 懺 悔而 ,只是以佛法為 真實弘 之 每 ,令佛 正法出現 日 , 平實指稱 繼續造諸 揚佛法者 教資源 在 彼 無 人 口 廣 等 號 根 間 皆 為 四 時 謗 非 , 彼 大 藉 法 如 用 法 彼 以 之 實

號 如 今且 0 喜星雲法 最 主要還是心裡面的所得 師於書中 公開 倡言 0 : 比 你心裡面有沒有慈悲忍耐的 方我 們講 修 行 , 修行 不 力量 是 嘴 ? Ŀ 你心 喊 D

平實 故 故 法 星 裡 向 雲 臨 面 星 真 臨 法 濟 今 有 雲 正 沒 濟 師 襌 時 錯 之 有 襌 且 以 之 以 宗 解 意 在 般 證 意 若智慧?……。 開 脱 識 悟 此 識 悟 道 覺 處 ; 覺 所 知 莫 呼 0 知 所 籲 明證之 N' 再 心認 以 作 追 佛 者 光 為 隨 實相 作實相 何 實 星 山 ?謂 之一 最主要的就是要 相 雲 法 心是第 N' 心故 切 真 師 , 四 正 亦 所 八 佛 莫 説 眾弟子 識 菩提道 隨 言 如 星 語 雲 來 而 : 知 之見 藏 法 應 道 專 故 當 師 在 袓 道 努力 師 無 世 , 絕非 根 俗 西 , 來意 即 誹 以 法 是 所 星雲所證 謗 上 有 臨 真 用 。 **ட** 濟 正 1 善 禪 由 之 根 , 之覺 宗之 是 佛 功 亦 菩 緣 莫 德 知 開 故 提 追 N' 悟 鰖 正 迴

0

字 導 院 廣 卻 不 悲 喜捨 時 知 破 座 作 不 , 説 此 莫怨平 勸 知 星 雲 之 為 四 慕 慈 0 眾 j 能 於書中更言:「最主要的就是要知 悲 , 然 實 間 弟 夠 如是將意識心之心所「慈悲喜捨」,誤認作祖師 建 喜 彼 淨土 慈悲喜捨之覺知心,正是常見外道 子 加 造 捨 卻 只是 以 同 金 以 碧 拈 λ , 如 藉 常見 輝 意 提 是常見外道見之凡夫身 識 以 煌 0 外道 成 之 今 N' 之心 就大師 佛 時 星雲 光 法 中 所法 Ш 雖 之 ` 0 表 彼 西 知 0 正 雖 相 來 如 是 法威德力之廣大 寺 如 ; 道祖 是 本質卻只是佛門內 ` 未悟言悟之 , 本棲寺等世界各 而 無 師 所主張「常住不 行 西 根 來意 謗余 , 平 實 人 ` 無 雄 + , 西來之真 提 根 渾 餘 ن، 誹 之常 年 出 或 裡 , 壞 然 謗 來 富 種 的 見 已 未 麗 那 種 正 之 世 意旨 外 堂 嘗 無 麼 口 意識 片言 皇之 道 力 號 正 個 法 , 救 寺 卻 慈 而

96

德力 星 也 雲 非 所 小 勇敢 知 根 真 小 也 器 悟 造 ; 之人 作 故 之行 破 説 也! 壞 星 徑 正 雲個 , 一 切 法 無 人 、壓制正法之愚行 根 真悟之人悉皆不敢造次、不敢造作如是 以 誹 佛光 謗之惡行 山 道場及徒眾之多廣為恃 , 皆 將 ,非是有智之人也!由 隨於 余書之 流 , 通 而 天 小 下 事 此 覷 , 也 亦 正 而 可 法 廣 證 之 為 威 知

當 然 後 速 發 懺 如 願 悔 今且藉星雲之語 往 求 **昔**隨 悟 佛 菩 同星雲所造無根謗法之大過,勤作補救諸行;勤作補 提 。」由是緣故,今舉雲巖非眼 , 以 勸 佛光 山四眾弟子:「當速尋求真實證悟 公案,共諸 佛光 Ш 佛法之道 學人 救 諸 説 行 襌

潭

州

雲嚴曇晟禪

師

, —

日

作鞋

之時

,徒弟洞

山良价

禪師

當時

猶

未

曾

悟

, 上

便又 洞 語 來 問 你 Ш 可 的慧眼又是給誰去了呢?」洞山答曰:「我良价不曾給別人 答道 答 間 道 :「弟子前來向師父乞求慧眼 雲巖禪 :「乞求慧眼底心不是慧眼 「你既然有眼!到底放到什麼處去了?」 師 見洞 山 不 會 , 乃 提 , 示曰 不 雲巖禪 知道能 :「你向我乞求眼睛底心 師 不 能 卻 咄之 洞 證得?」 山 聞 雲巖這 雲巖禪師 哬 , 是 <u>!</u> 麼 不是 雲巖禪 間 反 間 眼 卻 日 ? 師 :

實心 實 相 眾 生 洞 真 顛 山彼時未悟 N' 倒 ; 每將真 , \_ 向 心與妄心混 如是;每欲將能見諸法 , 亦復如是 為 , 不 \_ N' 知慧眼者乃是意識心之智慧所生智 , 每 欲 、能 藉 悟實 諸 禪 修 相之妄心意識 方 法 而 將 妄 N' 變 轉 眼 為 變 所悟 為 更

0

之 欲 日 眼 第 皆 即 離 在 依 意 識 意 不 識 識 如 曾 覺 N' 來 失 而 藏 知 去 ľ, 生 ; 而 起 \_ , 另覓 由 旦 0 是緣故 然 覓 慧眼 而 著 覓 如 來藏 ; 不 見 雲巖禪 真 之 知 實心之 後 佛法其實是 師反 , 意識 意 問 識 洞 N' 覺 山 以意 知 : 「汝 N' 識 各 即 是慧 底眼 人之 覺知心去尋 意 與 眼 識 所 阿 覺 依 誰 覓 之 去 知 N' 了 S 同 時 也 ? 同 慧 每

學 在 能 來 藏 識 别 向 之第 人 了 念 藏 如 性 我 不 安 悉 乞求 知 何 以 來 洞 自己 住 八 覺 Ш 生 在 藏 於了 慧 初 識 知 7 ? 何 故 之 眼 學 依 萬 S) 在 知 了 襌 , 如 舊是 勿 之 底 ? : 第 來 分 道 效 分 欲 ご 以 六 藏 眼 别 明之境界中 證 法 , 此覺知 , 終究 是 識 星 佛 何 性 而 不 與 在 非 雲 而 菩 不知 第 也 真實 是 與聖嚴 尋覓一向 提 心之分別性而尋覓一向皆 八 者 眼 ! 意識 雲巖 識 N' ? , , S) 隨 皆 也 : 永遠 之意 心永 時隨 ; 等 皆是清淨性 莫 洞 人 縱 將 Ш 不 ,是故雲巖又提示曰:「 遠是第六識 能 地 覺 答 , 可 終 成 依 道 知 能 日 正 1 非 日 互 知見 \_\_ 裡 之 眼 為 念 靜 分 , 轉易故 故 不 坐 向 别 雲巖乃又斥之 , 離見聞 生 皆 觀 性 而 , 察本 如 求 是常住 滅 , 來 依 卻 \_ 覺知 離 藏 舊是 念 , 乃是 涅 妄 不 且 那 之 意 生 槃 想 將 0 麼 第 本 之 是 識 妄 覺 你 ; 來 第 八 現 境 念 故 縱 知 識 之 即 界 能 今正 八 in , 已 第 之 而 識 如 終 存 不 來 分 切 在 H 如

回 在 H 雲 某 巖 尼 禪 眾 師 來 又 參 問 問 日 佛 : 法 有 , 、幾歲 雲 巖 了 襌 ? 師 乃 尼師 問 日 答 : 日 「你家爺 : 민 經 爺 有 還 在 + 否 歲 ? 了 那 尼 雲 師

巖

襌 師 卻問 曰:「你還有另外一 個不是八十歲的爺爺,知 道嗎 ? ] 那 尼師 回 答 日

洞山當 莫非 就 時已經證悟 是這 麼來的人?」雲嚴禪師教示曰:「這麼來底人,還只是兒子而已。」 聞此現成公案後 ,便説道:「就算是不這麼來的人,依舊只

是兒子,仍然不是那個無年歲的爺爺。」

悟 淆 師之眾 訛 之人故 只 , 直 多門 如 禪門之內問答無數 |教那些未悟錯悟之人,永無可以下嘴處 , 於諸 徒們 證 ,便管禪宗公案叫做「無頭公案」,彼諸 悟 祖師之公案 ,有時道是,有時道非;同一件公案之中, , 彼等皆無從說起故 ,個個又怕又恨公案 印 順門徒等人 卻有 ,悉是未 ; 印 恁多 順 法

肯封 於諸 如是 之鬥 封 不 山之舉 未 拈 Ш 弟子, 既 ,終究不能於般若實義如實宣説 然 潛 悟 提 者 求 示 ,合寺僧眾權且靜心結禪安居,安心閉關參禪?若不如是 「達摩西來一字無 復有 證 悟 難 悟之道 ` 何益? 不 可 解 得 禪而又好說禪 ,繼 也 然 續以諸邪見廣泛誤導眾生,如是欲冀平實之隱忍不言 而星雲既不肯公開懺悔無根謗法謗人之大惡業 ,全憑心地用功夫」,爾星雲法師何不且再試行前 ,以凡 ,終究不免平實年年拈提 夫知 見而又 好樂 無根 誹 , 面子 謗正 , 儘 更不 法 作 於己 好 ,亦不 困 看 獅 時

佛

光

山四眾弟子皆當了

知

:

星雲法師所言

「心裡的那麼一

個慈悲喜捨」,乃

98

普門自在

佛 若 故平 而 辦 悟實相無干 光 使其 能 生空過 ; 意 識 Ш 世俗法 證 實 非是禪 懇勤 覺知 諸 得 得 多出家二眾,以及遍佈全球之在家信眾等人!且聽平實之誠實言,以 以 事 臨 將 佛光 濟義 小 上之唱頌 宗祖 心之心所法,尚非心所法所依之意識心,與實相心第八識 , 錢 不須 ; 財 隨 玄禪 山之四眾,應速建立正知正見,然後自求臨濟禪師之真實意旨: 師 抵制正法 於 跟 西來之真實意旨也,亦非是臨濟義玄禪師之真實意旨也!是 星 隨星雲個人在此世俗法上用心也;若不如是 、全球建造金碧輝煌之寺院 師所悟意旨,意識覺知心便得發起慧眼乃至法 雲法 ,其過則大,悉皆不免成就破壞佛教正法之共業故 師造作無根 謗法 , 抵制正法 、靜坐修定……等法 ; 或 以 錢 財 , 浪 眼 護 如來 持 擲 , , 星 皆 斯 錢 血與證 雲 財 乃正 藏 迥 ` ,

恁麼 乞 眼 者 來 ,正是眼 ,如是去 , 禪 , 原 門 來 爺 正真古今譽 是 嫗

此

正

知正見自救

0

頌

日

揮筆影,勿沾墨,還約洞庭相遇;

畫 筋裡 , 船 心歌晚 , 爺 孫 不 相 覷 。(調寄更漏子)(由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出

# 第五二〇則 沙彌承當

安排 即成 免生死 山 曰:「何處去?」 向後庵著。」 佛 樂山 何用 。」藥山云:「有一人不受戒,亦免生死,汝還知否?」師曰:「恁麼 高沙彌 ?」藥山云:「猶掛唇齒在。」便召維那云:「遮跛腳沙彌不任僧務 師曰:「江陵受戒去。」藥山云:「受戒圖什麼?」 師初參藥山,藥山問師:「什麼處來?」 師曰:「南嶽來 師曰:「圖

山云 藥 信 山 ,更勘始得。」藥山乃再問 云 :「大有人不看經、不請益 藥 山又謂雲嚴、道吾曰:「適來一個沙彌,卻有來由。」道吾云:「未可全 :「汝從 看經得?請益得?」師 師曰:「見說長安甚鬧?」 **,爲什麼不得?」** 曰:「不從看經得,亦不 師 曰:「不道他無 師曰:「我 從請益 ,只是他 國 得 晏 然 」藥

麽。主要是用念佛的方法,**來認識自己心中的佛**。佛教徒也拜佛,佛要我們拜 亂 星 雲法 念全入靜 師舉他人偈云:《多年古鏡要磨功,垢盡塵消始得融;靜念投於亂念 N) 中。……。 佛教徒念佛,為什麼要念佛。佛要我們念祂 作什

肯承當。」

師乃辭藥山住庵。

還是 了 正 念 的 鬧 所 心 袻 中 來 以我 投於 ΙÜ 情 ; 髒 緒 念 要 3 認 鏡 識自 的時候決定事情,不要囿限於自己的成見,要用自己的本心 照 們以正 ΙÙ 亂念 麼 用正念來對付妄念,要自己樹起正念 , ,心被煩惱無明弄髒 出 ? 主要的是用禮拜的方法 才能對付那許多妄想雜念。其實真正的修行 , 還 我 裡」,我們每天生活在胡思亂想的妄想裡 個 是 一念治妄念 0 好像 本 有 來面目 執著 身體髒了要洗 , , 以 靜 。》(台視文化公司 最 ,你要洗, 好把 心治動心 自己安住在無念裡 , , 衣服 把自己心 洗一 。「亂心全入靜心中」,是要 洗、 髒了要洗 《禪詩偈語》 | | 正 清淨 裡的 一確的觀念 面 的 佛 ,洗了以後才乾 學道 白 真 拜 ,萬事無 頁 54~55) 出來 , ێ، 也就 才會呈 ,正念還 0 、正確 念 是生 打 現 坐 , 我 活 也 是 的 , 出 淨 那 在 在 切 見 0 我 用 解 個 勾 虚 不 們 カ 妄 要 銷 0 在 的 0 ,

書寫 作 講 夫 自 本 得 根 質 實云 誹 越 竟 有 也 善 多 謗 : 寫 意 經 , 星雲 作禪 襌 之 自 誣 講 人 為 我 法師其實根本就 書 和 曝 得 邪 越 魔 露 睦 , 外 錯 多 出 相 道 處 悟 , 版 便越 之 ; ; 迷 凡 以 真 悟 錯 敗 悟 夫 不懂佛法 之間 本 露 悟 者 之凡 質已 曲 自己 意尊 夫身而 悟 襌 , ,基本佛法 重 偏 錯 詩 偈 之 又 之事實 語》 對 不 , 真 肯 而 等書 悟 尊 星 , 都誤解了 越 者 雲 重 所 錯 他 發敗露 , 為 弘 悟 人 世 正 者 , 法 偏 未 卻 如 又 悟 講 翻 , 何 示 對 不 禪 能 悟 蔑 真 肯 説 悟 對 之 襌 者 於 有 而

之外道 法 , 謂 人 曰:「若隨蕭平實修學者 , 將 來必隨其下 - 墮地 獄

之愚 書籍 無 翻 論矣 對真 中之 智之人悉有自知之明,方是世俗法中之智者;如今星雲既不 悟 尚 之 任 非 人 何一書 世俗 横 加 法中有智之人 無 ,提出法義錯誤之指正 根 誹 謗 ;由是緣故 ,則佛法中二乘聖人所不能知之般若 ,今時遭逢平實拈提之 ,自身所説又復完全同 , 乃是 能 於常見 就平實眾 智慧 自 外 道 自 更

覓著 緣起生滅之法 拜 佛 的 星雲法師教示四眾弟子云:「念佛之主 ;是故 目 的 是 所説之真 要把自己心 ,與常見外道所墮完全相同 如佛性 中的 , 佛拜出來」, 悉皆錯以意識心之知覺性 ,正是常見外道之徒子徒孫 然 要目的 而 星 雲自己 , 就 是 ,作為真 心中之佛 要認識自己 如佛 , 卻 べ 也。 性 中的 至 今 卻成 未曾 佛

真 污 清 皆是常住於 清 洗洗 淨的 心雖配 ; 一雲又 真 只有祂所含藏的我們七識心種子,方是染污者;此七識心 真 合運作 N' ن، 對信眾開示云:「我 第 才會呈現 「本來自性清淨涅槃」之境界中,從來本是清淨心 八 識 , 與七 卻從來不於六塵萬法中起任何貪染心行 出來 識 0 同 \_ 時同 仍然是以意識 們的 處 而 心髒了,心被煩惱無明弄髒,你要洗,洗 運 行 , 七 心作為真心 識 心於貪染境界中 0 ; 切 根本不須依星雲所説 , 有情眾生之真 現行 起 不須吾人去 染 污 時 S. 行 即 成 加 時 洗 染

故 S 1 見 之 來變去者故 故 而 , 謬見而 , 第 作 , 永 染污 遠 者 識 不 行:「你要洗,洗一洗、清淨的真心才會呈現出來。」若依星雲如 可能轉變為真心 永遠不能覓著真心;縱使將七識染污心洗至究竟清 心乃是本來已經存在 S) 由是 乃是第六七識故; 「清洗真心」一句,便知星雲法師真是不懂佛法之人 ,永無可能轉變為自性 、本來已經清淨之心故 六七識與第八識心乃是同時同 佛也 ,非是可以 0 真心 自性 浮時 處 並 修行 佛 , 一行 依 乃 而 運 是 舊是 也 作 轉易變 第 是 之 七 識 識 邪

是 横 智 未 勾銷 個 不 念 要 加 慧 Ш 以 光 之 際 之 在 我 無 明 星 所 雲 根 見 惟 云 念 的 鬧 誹 覺 以 作 法 之 離 情 何 ら 謗 凡 念 鏡 緒 我 為 師 能 法 之愚 真 以 師完 們 知 夫 照 的 ` N' 何 不 出 時 以 ? , 行 正 N' 全 0 乃 尚 起 候 念治 作為真心?乃是以意識覺知心處於無念、 竟 未 相 煩 個 決 故作是言: 真 不 能 同 惱 本 定 妄念 可 肯 來 事 證 妄念之覺 , 謂 與 情 聲 同 面 為 聞 人 墮常見外 , , 目 以靜 「最好把自己安住在無念裡面 愚癡無智之人也 不要 為 初 0 善 果 知 N' 囿 心治 由 , , 乃 道 限 何 如 , 所 竟 作 是開 於自 動心。『亂心全入靜心中』,是要我們 況 為真 漠 堕之我 阿 視真悟 羅 示 己的成 漢 N' 語 見 句 所 , 見, 者 中 與 不 中 對其所示 能 , 法 , 要用 並 鼓 己 測 無 經 知 山 ,萬事 離 自己 之 絲 之 分 念 之善意 菩 毫 聖 明 ` 薩 差 嚴 顯 的 無 不 般 異 本 法 示 念 起 若 師 星 ジ 煩 , 反 實 雲 惱 如 , 乃 相 是 中 那 切 妄

沙 彌 承當公案 今 明 示星雲 ,共諸禪子説禪 法 師 之落處已 , 乃舉真悟者之公案 , 以 示 禪悟 之 關 節 便 舉

到 オ 山 用 藥 南 知 死 這 襌 後 , ? 山 嶽 0 庵 便 個 來 襌 師 藥 召 人呢 藥 去 藥 師 山 口 住 唤 山禪師乃問云:「有一個人都不受戒 又問 中 山 高沙 藥 維 襌 ?」高 雖 山 師 那 然 云:「你想要去受戒 彌 禪師又 來 開 如 沙 是説 示 ,吩咐云:「這個跛腳的沙彌 初參藥山時,藥山問云:「從什麼處來?」高沙彌答曰:「從 道 彌答曰:「如果是這樣的話 問 : 「你這 , 曰 N' :「欲往 中卻認為高 個 説 ,是圖個 何處 法 ,還是落 《去?] 沙彌是個真悟之人 什 ,卻也是一樣免除生 高 麼?\_ 在 ,那麼 ,不必派給他僧事職 沙彌答曰 言 説 高 上 就算是 沙 , : 彌 , 不能 回答:「圖 欲 也是 成 往 算 佛 江 可 是 了 死 陵受戒 務 以 證 , 的 培 個 , 悟 又 安 你 有什 免掉 植 、去。」 排 的 知 生 他 藥 麼 不

得的 高 驗 道 沙 吾 番 襌 ?或是由於請益禪師而證得的?」 彌 後 師 才 來 答 聽 藥 道 好 了 : 山 襌 我 於是藥山禪師 師 便 國 勸 對 卻是安靜 藥 雲 巖 山禪師 、道吾二人説:「方才來的 得很 乃又來問高沙彌:「我聽你說長安 云:「也不可完全聽信他 藥 高沙彌答曰 山 襌 師 乃問 那 :「不是從看經教得來 云:「你是 個 的 沙彌 話 , 例 還是 從 那裏 是 閲 得 有 要 讀 很 些 吵 重 因 藏 的 緣 鬧 新 經 的 再 而 ? 勘 北

請益 只 不 是 禪 從 他 向 師 請益禪師而得來的。」 們 藥 自 他 己 山 襌 們 不 師 爲 肯 告辭 承 什麼卻證不 當 罷 ,自己住 了 得 藥山禪師卻反問道:「有很多人都不看經 \_\_ ? 庵去了 高 沙 高 彌 沙 與 彌答覆説:「不 藥 山 禪師 應答 無 可 誤 以 説 , 亦 他 們沒 知 自 己 有 也也 所 真 悟 N) 真 不 ,

底 以 之言 諸 免 同 , 修 Ŷ 只 一時猶不肯伊 ; 這 其 如 諸 之 案 未悟 實 高 見 沙 必 中 道 之人 彌 報 有 , 道:「恁麼 部 告 尚未曾見高沙 閲 登 ;然私心裡卻認定伊所私道而未載於文字之應對確屬正確 份 之 載 問 答 , 於書中 少諸 , , 即 致 成 彌之悟處 體 時 使 佛 驗 藥 , 何用 必 山 , 便爾 有部 襌 師 ?」是有悟處?是無悟處 ,當因不得明說故,省略其中部份 不 判 份 信 可 斷 , 能 高 轉謗 洩 沙 露 彌之悟真實 Ē 密 意 法 0 之文字 藥 山 ; ? 恐 便 , 防 被 如 伊 般 消 今 是 除 時 總以 聽 問 我 之 答 來

清洗 成 乾 佛 之 淨之後 後 即 唯 變為真心 有 真 1 , ,即無妄心繼續存在;如是之人, 已無妄 N ; 皆是 知 解 宗徒 卻與星雲 何曾 知 般 解 般 , 以 若 為 正 妄心 理

,

正 是凡夫 臆想之言也 !

,

然 究 竟 佛 位 並 行 時 不 運作 信平 , 在 實之語 ? 人 或 間 是 示 唯 現 , 前 之最 有 來當面 第 後 八 識真心存在?」 身菩薩 理 論 成 或 佛 具文登載 時 , 究竟 彼諸 者 自 有 認 無 平 為 六 實 悟 七 且 之人 識 要 妄 問 伊 ら , <u>:</u> 如 是 星雲法 請 否 問 仍

若慧 合而 不論 師 虚空而 流 運行 成 將 類 存在 不成 何 ,還能答得平實如是一問否? 不 所 輟 者耶?豈是能由第八識真如心而逕行示現者耶? 附 佛 麗 。若唯 , 皆有「本無生死之心」,與「不免生死之心」 ?則 妙 有第八識真心存在 觀 察智 ` 平等性 是故 智、 , 而 , 成所作智將 無六七識等妄心同時並 切學人皆當具備 何所 附麗 同時同處 高沙 ?豈是依 一存者 彌 , 之 , 則 如 知 附於 是配 見 般

間 意 謂 示之語意 : 之 之德用 唯 為 由 是 有真心 佛 緣故,佛地亦仍有「可以」毀壞之六識心等,方有四智圓明示現於人 ,乃是將染污之六七識妄心轉變為清淨之第八識真心者故 也 方有能説法之德用,方有能受眾生請益、受眾生植福之德用 ! 而無妄心 豈 以 第八 , 則 識真 如高沙彌所質問者:「恁麼,即成佛 如 而得單獨謂之為佛耶?若成 佛時 何用 , 猶 ? 如 星 星 , 方得 三雲開 雲之

佛 願、大悲願 槃) 之六七識亦隨之而永不滅 毫轉易故;復因意生身及圓滿莊嚴報身常住不滅 地 之 第 平 實 八 此 識 ,而從第八識真如心中所出生者故,非如第八識真如心之本自得在 語 真 如 , 非 中 所 即 含藏之六七識 謂佛地之六七識心,與眾生同為虛妄必滅之心 ,然亦不得因此便謂之為真心也,乃是依於十無盡 一切 種子, ,故令可以毀壞 已經悉皆清淨故 (譬如取證 , 永 不 也 再 無餘 行 此 絲 涅

者故

至覓 以 識 前 三界六塵境 應之六 如是 妄 七 得真心 識 是故,一切禪宗求悟之人,悉當了知:一 ľ, 塵我 本來 之見 永是妄心 界中 已 即 聞 所中貪厭 能 , 知 覺 方 分 , 唯 知 别 性 真心 有第八識心方是真心 , ` ` 即 方知真心從來恆住於寂靜默然之境界中, 之思量性 從來離見聞 能思量之見聞 ,不令滅 覺知 知 覺性 失 也 ,本自清 , 。是故一切求悟之人 切人皆同是八識 不令住 , 用來 淨 ,從 分別 於 不能 自身 來不在見 分別 心王並行運 之真 從來 之 ,皆當以六七 聞 狀 N' 不曾住於 態 知 何在 覺 中 作 性 ?及 相 而

外道 是 者 是真悟之人 身 一向 分 由 ,膽子 足緣 都 ` 以 很 太 安靜 故 大 故 也太大 , 師 0 藥 身 其 山 中 分 藥 禪師 正 , 出 理 山 問曰:「聞 禪師 而 ,平實若 説 便知 襌 ` 高 寫 不言之 道長安甚爲吵 禪 沙 彌 ` 出 確已證 , 版 星 禪籍 雲 法 鬧 悟 師 , , 根 能説真如之正 更誣謂真悟之平實為 高沙彌卻答道 本不 能 了 知 確 : 竟 體 性 我 然 邪魔 者 以 國 悟 必 卻

薙 髮受戒 , 生死不免 ,無奈仍須受具戒

!

頌

日

安縱 鬧 我晏 然 , 深宮獨處誰 能 誡 ?

內 外信 通 炯 然 無 隔 細 若絲縷 誰 得 躡 ?

心革 棄 俗 業 真 人相隨 1柳拂 靨 0 (調寄踏莎行。)(公案拈提 《宗門密意》 錄出

# 第五二二則 百顏尊貴

師 什麼?」洞 山 曰 :「豈不出入?」 鄂 州百 近離湖 山曰:「不得名。」師曰:「還治事也無?」洞山曰:「自有郎幕在。」 顏明哲 南 。 \_\_ 襌 師 師曰:「觀察使姓什麼?」洞 洞 山 洞 便拂 山 與 袖出丈室 密師 伯 到參, 師 問 山曰:「不得姓 曰 :「闍梨近離 什麼處?」 師日 洞

僧 便開 師 粥 明 飯 日 ,相伴過夏,速道!速道!」洞山曰:「太尊貴生!」師乃開粥共過 入僧堂曰:「昨 日對二闍梨一轉語不稔,今請二闍梨道 。若 道得 ,老

夏。

雲 法 師舉古德偈:「理事 圓 融 泯自他,白雲飛去了無遮;海 納百 끠 流 不 盡

不合理 沒有合乎人情道理 容 情 萬象是 ,講究的要理事 ,有的空談 吾家 。」宣説 、無事無理,不著邊際;有的人太現實,缺乏遠大的眼光 所以做人處世要顧 員 融 。有的人說話做事有理沒有事,有的 「有容乃大」之理云:《這個世間上,無論 到理 ` 顧 到事 , 要 理 事 圓融 人有事沒有 ,天理國法 什麼方 面的 理

情通通都要能顧到

0

0

在禪宗裡面說

:不思善

、不思惡

,就是得道的時

候。

細流 為什 像虚空能包容萬物,能容納異己、准許異己者存在。》(台視文化公司 最大的東西是什麼?最大的是虛空。因為虛空大,它能包容萬物,因此我們要 ,所以成其大 」,所謂「空容萬象是吾家 」,**最要緊的是要能包容**。世間上 麼 。因為它能容納百川。所謂「泰山不辭土壤,所以成其高:大海不擇其 海納百川流不盡」,大海所以大,大海的水所以一直在那裡流,流不盡的 《禪詩偈語》 頁

存在 而不曾在言語及文字上拈提之;然而星雲卻對平實加以排斥,無根誹謗為邪魔 者存在 標準:對人說法時,要求他人「要像虚空能包容萬物,能容納異己、准許異己 `外道、為法義有毒。如是事實,已顯示星雲其人之心口不一、表裡不一 平實云:星雲法師對他人說法,以及自己之身口意行,看來是有兩種 是故 然而 平實雖 對他 明 知 人時,則不能包容他人,不肯容納異己,不肯准許異己者 其 法義邪謬而仍包容之、容納 之 ,准許其繼續存 在 不同之 也! 弘 傳

圓 之是與非 融 復次 也 世間 ,禪宗或大乘佛法中所說之理事圓融,絕非星雲在世俗法上所說之**理事** ; 佛 法中之理 法上之理 , , 迥異佛法中所說之理 則是專指法界體性之實相 ;世間 0 而 法 今星雲竟將世事中之是 上之理者 , 乃謂 世

將 懂 非 "正 佛法 佛法理事圓融之 理 , 取 世 來附 化 會於佛法中,取代佛法中之法界體性實相之理 以誤 理 導真欲修學佛法之人,其過大矣!故説星雲其人,其 , 如是淺 化佛 法

以 大眾,益發顯其錯會之事實。(欲知六祖不思善惡公案之內情者 善惡之 思善惡之方便説 如是誤 、不思惡 《宗門正眼》第 39、40 則之舉示,此處容略。) 知 時 理事圓 會所得之邪見 ,即轉變成 ,就是得道的時候 融之理者,絕不誤解 ;彼諸未悟之人如星雲者,不知其中密意 真心第八 , 開示於座 識 。 **ட** 0 然 由如是誤解故 下四眾弟子 而六祖當時情況緊迫 《壇經》 而作是説 ; 如 ,彼古今錯悟之大法 今星雲亦寫 :「在禪宗裡 ,請詳閱拙著公案拈提第 ,便以為覺知 , 事 出 入書中 無奈 面 師 , 説 , 悉 N' 故 開 不思 不思 有不 示 於 同

即是 上人 以 於我所之中 而不能 言語無根誹謗余法及人,心 法 真 今星雲認為:覺知心不思善、亦不思惡時,一念不生,不起煩惱 了 如 以 知知 佛 凡 我之虚妄者,乃是我見具足之人,焉得是禪宗證悟之人?乃竟示現 如是境界正是我所故 性 夫 ; 認為 知 見 而 靜坐至如是不起心念之時,即是禪宗之證道 來 函 勸諫於 口不一 ——正是覺知心我所有之境界故。墮於我所 余 ,焉得是真悟之人?如今更將自己所見之 。余仍隱忍而 不言之,繼續包容之 、得道 妄想時 時 , 彼竟 墮

襌 宗得道」邪見,公諸於世,筆之於書,流通天下;如今天下學人已可盡 知

其「得道」之邪謬也!

師學人説 之真見道故 是故 禪 , 切欲求證悟大乘般若之人, 正是大乘佛法般若之最速入門處故 皆當親入 0 禪宗修學 便舉百顏尊貴公案 , 禪宗之 學 , 正 共 是 諸 般若 大

書與職 百顏 聞 顏 百 他 禪 顏 此 , 師 襌 襌 便 事) 問 州 又 師 師 問 問 復又 又 百 等人 洞 , 問 便拂袖走出方丈室 曰:「那他還做 顏 山 明哲禪 問曰:「那他名叫什麼?」 日 日 去做 :「湖南的觀察使,他姓什麼?」洞山答曰 :「闍梨是從什麼處來此 0 師 \_ 百 顏 不做事?」洞山答曰:「若要做事的話,自然有府幕(秘 日 禪師 因 卻又問曰:「那他難道都不 洞 山禪師 洞山同樣答道:「他也沒有名字 ? 偕同師伯神山僧· 洞山答曰 :「我是從湖 : 他沒有姓 密禪師 出入門戶嗎?」 到 鄂 南 來 州 可説 來 此 洞 參訪 百

禪師 清 的 楚 那 見伊 百 轉 顏禪師明日又故意走入僧堂,對神山師侄二人問曰:「昨 老 百 僧 語 顏 我 ,還沒有完 襌 便 師 吩 咐 一心要 開 全 粥 打 勘 炊 破砂鍋 飯 驗 清楚 , 與 問 二 , 今 到底 位 相 日 ,便回答説 伴 還 ` 要再次 過 此 請二位 \_ :「他不出 夏 ,速道 再説 ·日我 門户 ! 速 説 的 道 對兩位 原 ! 假 因 使 所説 洞 説 得 其 Ш

實是因爲他 乃吩咐典 座 太尊貴了 ,將彼二人算入僧眾之列,開粥炊飯,與他二人共過一 <u>.</u> 百顏禪師聞此一句,確定了洞山與神山禪師真是作 夏 家

只 如百顏禪師問 洞山從何處來,是有言外之意?是無言外之意?星雲大師還

須 於此留意好 ! 若 於此 會得 ,久後可成人天之師也!

問已 已不堪為度天人之師也 云 寒喧也! 何洞 觀察使名什麼?」卻是何意?星雲法師莫將伊百顏禪師問話當作世俗法上之 次如百顏禪師又問:「湖南之觀察使姓什麼?」如是問地方官姓氏已,又問 儘道 山 卻道 洞 伊無姓 山悟後行 伊 無姓亦無名? 亦 無名 腳以 ! 。 且 來 閱 道:觀察使亦是人生父母養,亦是當朝皇 星雲法師若於此中會得,久後不妨可成 人已多,諸方禪師作略已曾領受 ,是故 度 帝 聞 人 所 此二 師 派

自打 生活 爲 ! 伊 , 三如百 做 只 什麼都 如 事 洞 顏禪師又 0 不 山 要 卻是 如是答覆 執著 問云:「 何 故 ,便是禪宗的禪 ?星 ,是什麼意?星雲法師若能於此 那 雲 觀察使還做不做事呢 不可將 他二 。」若作是解 人言 語 ?」洞山卻答:「自有下 , 解 , 且放三十棒 釋 會得 作 一平 ,不妨自度 常 , 言 自 語 領 出去 平常 ·手等

四 如 百顏禪師又問云:「那觀察使難道從來不曾出入門戶嗎?」 洞 山甫 聞

,若欲度諸廣大眾生,終不可得也

!

百

且

度

得

身邊二

、三人

處 值 室 顏 ? 得 襌 星 洞 不 師 雲若 山 復 作 拂 此 λ 於 室 袖 \_ 此 問 而 0 處 出 如 , 便 方才會得 是 , 再 立 , 不入方丈室 即拂 百 顏 , 禪 袖 唯 師 而 能自 這 出 ? , 度 丢下 問 且 , , 道:百 不能度人也!其慧已不堪 百 究竟, 顏 有 襌 顏 師 何 禪師意在 與神 意旨?究竟有 山僧密二人 何處 ?洞 什 勝 麼 , Ш 任故 嚴 又意在 重 開 方丈 處 何 ?

業 大 單 參 法 這 吩 爲 阚 拂 飯 法 就 之 ; 師 咐 他 便 袖 留 佛 就 拂 師 湖 更 若 句 廚 而 洞 五 是 法 哪 袖 Ш 如 南 於 下 出 修 堪 尊 共 百 且 觀 此 算 而 究 0 貴 我 道 察 行 無 竟 伊 出 住 顏 句 且 襌 根 \_ 到 : 使 者 猶 意 ? , 不 伴 師 他 誹 這 速 悟 在 人 , , 肯便 明 二 我 道 同 謗賢聖所 在 便 不 什 個 過 日復又走入 人意在什麼處 作 則 得 常 地 ! 麼 速道 此 夏 得 不 處 住 步 , 印 問 早是 許 眾 啊 ; ? 定你 便 弘 <u>!</u> 多 ; ! 令 中 問 文 如 不 百 , 世尊正 僧堂 的 今且 洞 洞 章 堪 開 那 顏 證 山 ?」還會麼 山 襌 粥 百 , , 悟 要問一 早 見 : ,更要重勘洞 流 師 顏 飯 法?愚癡 昨 , 還 伊勘驗再三 傳 該 禪 直 共 爾出家二眾弟子 至 師 關 下 同 日 要再問 今日 閉 聞 無 過 問 ? 佛 語 夏 洞 乃 阚 光 山 爾 ? ` : 山之悟,驗明真假 ,無比 平 如是 只 同 ! 山 觀 問你: 實更又拈之 得 道 察使豈不 , 早 開 無 \_\_ 佛 慎 <u>:</u> 語, 該 光 粥 生 爲何 重 再 語 飯 百 Ш , 便完 我 次 共 話 顏 在 出 便實答曰 家二 封 過 問 , 與 0 入 全認 提 Ш 且 豈 洞 ? , 問 道 方肯 夏 眾 不 阚 山 可 於 之 既 上 ? 出 聞 星 星 非 下 洞 言 開 間 λ , 雲 專 苦 雲 便 因 便 Ш ? 粥

頌 曰

湖南觀察使 , 無姓復無名

;

永劫內裡坐 , 治事郎幕憑 0

從來無出入

尊貴人

難 迎 ;

共粥一夏中

, ,

處處影娉婷

0

佛光山 上下 若 曉使君名 ;

且將清淨瓶 , 更繫正黃綾

。 (調寄:增句生查子。

:正黄綾者,古時唯有皇帝方得用之。〉 (由公案拈提第七輯 《宗門密意》錄出)

註

# 第五二六則 三平萬里

漳 州三平山 義忠禪師 初參石鞏,未得悟入。後參大顚禪師,方得悟 入

後往漳州住三平山。

利益?分 學麼?不要 汝 示 眾 切不得錯 明説 云 諸餘,汝等各有本分事,何不體取?作麼心憤憤 :「今時出來,盡學馳求走作 :若要修行路,及諸聖建立化門,自有大藏教文在;若是宗門中 用心。」 ,將當自己眼 目 , 有 ` 什 口 麼 悱 相 悱 當 ? ? 有 阿 什麼 爾 欲

得否 時 ? 有 僧 師日 出 問 :「不擬心,汝自看。」有人問:「黑豆未生牙時 :「還有學路 也無?」 師日 :「有一路, 滑 如 苔 0 如 何?」 僧 日 : 師 學人 日

佛亦不知。」

躡

作者來,便合體取些子意度,向巖谷間木食草衣,恁麼去,方有少分相應 拂 肉 子 重千斤, 免免 講 僧 角 問 拄杖 :「三乘十二分教,某甲不 智無銖兩 ,大德藏向什麼處?」 。」師又示眾曰:「諸人若未曾見知 僧曰:「龜毛兔角 疑,如何是 祖 師 西 ,豈是有耶 來意 識 ,即不 ? 師 可; ? 曰 若曾見 師 龜毛 日

馳求知解義句,即萬里鄉關去也!珍重!」

聲音 嗎? 音。 你 他 色花朵,都是如來 你想到要學道、要求真。 子「哇」一哭 佛陀的色身當然也有生老病死,但佛陀的精神慧命、法身,流於大化之間橫遍 :要聽佛陀說法的聲音嗎?你聽潺潺溪水, 日 如 ,你如果會聽的話 如果用這個道理來推想,無論什麼聲音,只要你能有體會、有覺悟, 你要看佛陀的樣子嗎?山色無非清淨身,遠遠的青山就是佛陀的清淨法身。 打鐵賣豆腐,甚至於打架罵人的聲音,你會想人間好辛苦 窮三際,無處不在 何舉示人」,開示「自度度人」 法 鰤 舉 ,你想一個生命的誕生啊!人生是苦,那不就是小孩子跟你 古 的法身,我們生活在如來的法身裡面,佛就在我們的當下 德偈:「溪聲盡是廣長舌,山 ,那都是諸佛如來跟你說法,要你悟道 、無處沒有。 打人罵人也是跟你說法,甚至於汽車的聲音、火車的 之意云:《佛法普遍存在「虚空」之中 「溪聲盡是廣長舌,山色無非清淨身」, 那就是佛陀説法的廣長舌發出的聲 色無非清淨身;夜來八 。青青楊柳、各 、好複雜 萬 四 , 因 此 千 小孩 說 偈 0 法

什麽不知道運用?為什麼不把它好好的去再傳播給別人?我們想到現在的 處處都能 「夜來八萬 到 四千偈,他日如何舉示人」,佛陀和我們這麼靠近,說法又讓我 , 夜來的八萬四干偈那麼多的妙法,那麼多宇宙間的道理 此

首偈語就是要我們時時生活在佛法裡面 的八萬四干偈 ,一學了佛法就關閉自己,就忙自修、自立、自了,是很可惜的。對於佛法 ,你將來如何舉示人?如何可以上報四重恩,下濟三途苦?這一 , 時時要再能把佛法傳播出去,**自度度** 

**,自覺覺人,是非常要緊的**。》(台視文化公司 《禪詩偈語》 頁 80 , 81)

補正 襌 皆 無絲毫正確 雲所説之禪、所寫之禪、所印行之禪籍,則皆是禪門稗官之禪也,絕非真正之 官野史」, 於世俗稗官所説者無異。 可稱之為「稗官野禪」也!何故如是?此謂星雲其人,舉凡説禪講道 故名「稗官野禪」;而「稗官野史」偶有正史所扭曲而由「稗官野史」加以 平實云:星雲法師真可封之為佛門稗官也!所講、所寫、所印之講禪書籍 修 正 有時卻是較諸正史更為正確之歷史,尤其是在暴君當政之時 之處 者 ;星雲之「稗官野禪」,則是完全邪謬之世俗言説禪 稗官所説歷史,名為「稗官野史」,非是正史; 、文字禪 。至於星 然 而 皆同 , 絕 稗

妙 者 世 (所住無境界之境界 辯 自是未悟錯悟諸人思之不及,故覺玄妙。 禪門極為平實,本無玄妙可説;眾生未悟之前,思之不及,臆之不得,眾多 聰者 聚頭討 論亦不能知,共同研究一生終不能解,故有玄妙 , 本屬平常 極為平凡與實在 由深覺玄妙故 , 從無一 ,便有 絲一毫虚妄與玄 |禪門稗官 若 真悟

如 星 嚴 ` 惟 覺 ` 證嚴者流 , 出現於台灣 , 非唯星雲 人 而 已已

空之 不懂 即是 即 在 實 得 此 識 道 聞 見 可 時 相 證 N' 如 切真悟 大 中 證 名 初 今由星 即 知 而 今者星雲開示云:「佛 , 乘 解 知 1 是 如 為 藏 果 則 也, 佛 之 經》 佛 空 説 是 中 人 「佛法 雲所言 法之基本要義 人 法 藏 性 襌 , 理 現 佛法 所説 由 未 無 , N' 0 前 若 如 普遍存在於空性如來藏中」,絕非星雲臆想所言之 由 斷 智 , 故 ` 解 所觀 無眾 來藏藉種 迥異 亦 我 有眾生流轉於三界中 「佛法普遍存在 一 一 見 無 能 説佛法般若正理 察者 故 切世間 虚空外道 得」之 生 從 親 , 則 ; , 法普遍 種 何況能是禪門證悟之人?故說星雲法 , 證 亦 亦復悉皆 緣及無明因、 境界 無一 非 如來 出世間 見故 大 存在虚空之中」,正是虚空見之外道 『虚空』之中」 乘證 切佛 藏 , 法 即 而了知 0 。當知一切佛法皆在有情各自本有之第八 如是 依 是 法 悟之菩薩 皆無」之意也! , 理 故有覺知心之分別功能 可言;若 業 , 心經》 一切法界之真實相 而言如 因, 迥無所異 , 而 所説 尚 是 入無餘 語 有眾生出現於十方三界中 未 , **,絕非存在虚空之中** 證 依 即 由是緣故 一得自 親 諸 涅槃 可證 法 證 空 ; S 明 如 , 如 唯 如 師 星雲其人根 來藏者 \_ 相 , 是 故能 依 其 普遍存在 來 餘 理 之 如 法 故 以虚空外 人 而 界之 來 而 意 參 , 藏 襌 既 也 真 虚 存 乘 非 本 而 1 ,

佛

法

之基本法義尚且

不曾知曉故

0

更道

「青青楊柳

各

色花朵

,

都是如來的法

説之 之法 **身**」,則當星雲每日吃飯食菜時,皆是吃佛法身,則佛法身應當日日 不 身應當 增 不 減 日 之中 日 增 道法 益 ,則眾生與諸佛之法身皆是有增減 也 !究竟星雲所説之理是耶?非 耶 之法 ?彼諸佛 , 非是 損減 光 1 Ш 有 經 , 星 智之 所

信眾等人

,

盍共思之!

模宏 佛菩薩 且畏之 故 曝 作 其 大 短 種 往昔多年以來,平實常勸彼諸大法師:未悟之前莫説禪、莫解公案 種 , 諸 何況 信徒眾多,認為信眾必定完全盲目相信彼說 而 強言狡辯 大護 彼四大法師 爾等四大法師凡夫?焉能隻手遮天、欺矇全台四眾佛子 法 神 , 以 祇、天龍八部?乃竟無所忌憚而無根 冀混淆法義之是非。 都不垂聽 ,個 個自以為悟 殊不知正 ,復皆自恃名聲廣 ,自認 法 威德無比廣 誹謗正法 可 以遮蓋正 大 大 · ? 欺 ` , 以 , 法 天 道 光 、矇諸 魔尚 場規 免自 輝

今平 如 今 分佛子 中 肼 固 真能十年 實 有 爾 今者平實舉示 唯信 迷 仍 星 雲大法 信 勸 爾星 眀 名 如是奉行不違者,有朝 師 雲 師 師 之輩 爾等常見斷 而不信 大 之 法 敗 ,然非 師 闕 名 : 、之愚矇 且 師者,彼等必將如是實情漸漸轉告同 所有佛子悉皆墮於個人崇拜而 見落處 息 心靜慮 , , 便將逐漸 日 , , 親見爹娘時 勤 加 讀平實諸 以條 一一為人所知 分縷析 , 方 書 , , 知平實不 每 令眾週 盲目 日 , 都 細 迷 Ü 無 參好友 信 知 汝欺也 尋覓自 遮 者 掩 四 , 處 眾 仍 ,是故 ! N'S 有 佛 1 真 子 如

年 不 年 如 是 難 是 , 好 此 年也 生終 將 ! 閑 每 言表過 下 愈況 , , 且舉三平萬里公案 日 不 如 日 , H ,共爾 H 難 是好日 四大法師説 ; 年 不 如 年

有什 果 諸 們 那 裝 候 得 以 模 爲 聖 是 各 你 出 悟 作樣 麼 想 所 來 知 自 們 λ 漳 州三平義 要 建 利 弘 都 想 ; , 益 ご 要 地 揚 後 證 立 有 裡 籠 得 的 ? 學 襌 乃 這 憤 宗 罩人,取來當作自己所親證之眼目,與真正 真 宗 前 方 個 忠 憤 門 我跟你們大家分明說了吧:如果你是想要知道修行的 往 便 本 正 的 老宿 ` 禪 中 度 底禪 漳 分事 口 的 師 化 州 中 開 們 法 麼?且把那些人所說 , ,爲什 , 初參 卻又講不出來? 悟 門 住三平山開法 境 都 石鞏 界 麼不 那 是學來一 , 些自然是 慧藏 你 向自己 們 禪師 区度眾 些 可千萬不 有大藏 這邊去體 以 像這樣子 時未得悟入。後又往參大 前 的 0 種 四 能 經 處奔走聽來底禪 種 錯 日上堂示眾云 的 會 不 而 用 教文如 取 同 說懂得禪 ご 證 的 的 啊 説 ?爲 禪悟有 ! 今還 法 都 什 ` : 在 麼 丢 什 門 悟 要 掉 麼 言 ; 如 顛 得 理 在 但 吧 相 語 今 路 襌 禪 你 這 那 ! 同 , 師 , , 們 以 到 裡 底 自 些時 及 底 自 方 如 你 ?

將 底 個 那 ? 不 些經 是 盡 如 背 學 今 中 地 古 的 時 裡 灣 文句 底 一馳 地 野 狐 求 亦 他人所寫書中 走作」 復 背地 如是 底人?哪個不是依文解義 裡馳求 , 四 大 走 法師及印 公案文句中讀來底 作 , 明 裡 順 卻 裝 昭 慧 作 卻又自作聰 傳 付證 , 當 道 作 悟 性 自己 大 廣 師 明 證 模 悟 樣 亂 之 籠 解 人 眼 罩 目 通

與 襌 有什麼相干?與佛菩提有什麼相干?與宗門底般若智慧有什麼相干?

問著 道 法 法 相 師 業 ` 時 遭 説 廣 爾 , 於 平 得 受 等 , 實評 卻又 四 座 襌 供 大法 下弟子 養 ` 論 \_\_ 寫 禮 句也道 得 師 法 拜 之道 義 之中 襌 , 時 聚 ` 業 不 出 集 , , 得 個 或有自道是證 , 版 大 復 襌 量 個 0 迄 有何益 時 錢 心憤憤 今竟無一 財 , 平 , ?而 實取 、ロ 打 造 悟 竟至今不肯絲毫改易錯誤 人道得 悱 來 自己 者 評 悱 , 或有暗示已悟者 : 之 所 掌控 個 0 , 如是走作 個 便 自認是悟 顯 底 露 偉 大 敗 闕 與 佛 籍單 國 百 , , 及 個 出 ; N'S 至平實 及 個 態! 至宣 於自己 爾 示 現 等 上人 公開 四 揚 大 之 佛

得指 便 在 那 還 但 僧 問 好 向 有學得禪 , 伊 聞 道 示 回 便 平義 道 急忙 之不 E 寮 : :「你就 睡 黑 忠禪師開示完時 解 悟的道 大頭覺去 出 暗 豆 列 , 如 尚 更問 , 漆 不要在那邊用心揣摩了 未 路沒有?」三平禪師答曰:「卻有這麼一條路,只是 且 生牙時 故 曰:「那學人我 , 還 意不小心滑上 要與三平禪師 如 ,便有 何?」三平禪師答曰 , 僧出列而 \_ 能 攪和 跤 不 ,自己 能 , 作麼 自 小 問 顧 去那條苔 心地走上這條路 : 「除了 ? 自 : 「佛亦不 無奈 地 步 一解路 那 上 師父上來 僧 五 觀 知 不 上走走 堂 會 ? 的 , , 滑溜 開示 Ξ 平 平實若 看 點 實當 平禪 0 個 如 點 以 苔。」 又 時若 聞 師 外 1 有 只 ,

只 如 爾 等 四 大 法 師 各有恁大道場 , 何 不找個雨天 時 , 且 赤 腳 跨 Ŀ 那

普

PF

自

在

!

1222

只 成 事 Ш 是 日 路 治 裡 走走看 絲 啃 學 益 他 印 棼 藏密應成 順六七十年來當個大藏經底書蠹蟲 ? 莫 ` 成 問 就 平 派中觀見底 外道邪見罷了, 實滑 溜 不 - 滑溜 《密續》,將來作為自己底見解 ! 此 有 何眼目 事方是 可説 , 成 爾等四大法 ? H 裡啃他三乘 師 眼 , 前 有什麼會 經 教故 最 最 紙 要 緊之 處 , 又

三平 卻是 物事 三平 只 是 連銖 耶 難 襌 襌 遍讀三藏十二教 會 師 師 ?」三平禪師便指示曰:「若要説 講 兩 望斜裡答去 曰:「你家自有龜毛造的拂子,兔角作底拄杖,大德你卻藏 ; 語 之數亦無 經僧來問:「三乘十二分教 中卻又帶著罵人之意 。」這話卻似雲門花藥欄 ,那僧云 ,黑豆無芽曾未見;眼暗無光豈能鑑?禮師更求吹毛 何能會?便又 ,責 , 身肉 那 我都不懷 僧廣大身肉 的話 問曰:「龜毛兔角, 、胡餅 ,你倒是重有千斤;論 疑; , 、緑瓦一 如 卻 何是祖 無智慧 般 豈是 師 , 西 向什麼處 世間 來意 雖示入處 到 實有底 ? 智慧 劍 ? 正

你們 平禪 這 些 師見眾人不會,又不可明講 如 果 還 不曾參見過真正 的 得得 善 要 知 各 識 人 , 自 那是 參 自承 不 應 當,乃 該 的 ; 又開示眾 如 果是 曾 人 經

破 谷 間 了 便 去 撿 住 些乾草填補著 下 來 , 也 不 要 , 去 不 化 緣 要爲衣服操 ` 煮 飯 , 自 ジ 己 , 專心地參禪 撿 著 樹 木 上 0 的 能夠 果 子 像這 將 就 個樣 著 吃 子參禪 衣 服

見

過

行

家

的

話

,

就

應

該

在

行家

那邊體會出善

知

識

的

意思

,

就

以

那

些意

思

到

巖

普

落在聽來和記來底許多意識知 回 不得老家了!大家珍重!下去休息了吧!」 解上的法義文句上,那可就真的是 『萬里鄉關』

,才有一些機會能夠與禪悟相應。如果儘是到處尋覓善知識而不肯自己去參,

問問爾等四大法師:「爾等有誰不是暗裡走作、明裡籠罩人者?」平實上來所提 只如台灣四大法師,個個都出頭講得禪,示現證悟之狀;如今平實且要公開

關

節

有請

斷一斷

看

Ī

勤讀 説了吧:「爾肉無千斤,汝智有萬頓 是好意;日日行之,十年之後保汝必悟,唯除不信平實諸書所示正見者。 滑不滑溜 平實諸書,並確實履行十年後,仍未得悟者 早料爾等個 ,有請光腳每日上去走幾遭 個答不得 ,平實更作提示與爾等:且莫管雨 。 ட 0 還會麼? 若肯聽平實言,若肯信平實如是等言確 , 卻來問平實 頌日 下 多日後 ,平實向爾等明 , 生苔 若是 山

寫 求 得禪籍重萬頓 走作籠罩人 , , 萬里 般若 實智點 鄉 關是禪 墨 無 狐 ;

N' 憤 憤 口 悱 悱 更謗 平實是 魔 徒

欲 尋龜毛與兔角 , 勤耕心田無 一畝。(調寄鷓鴣天。由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出)

### 第五二八則 福 州 開

避 遮 個 在 。」僧云:「即今作麼生?」師便打 福 !」師卻掩胸云:「不妨太顯 州普光和尚 有僧立次,師 以手開胸云 。 **ட** 僧云:「有什麼避處?」 :「還委老僧事麼?」 師云:「的是無 僧 云:「猶

唸彌 修行是沒 桃 在那裡 花 做 三月 陀心散亂 星雲法師舉古德偈:「坐破蒲團不用功,何時及第悟心空?真是一番齊著力, 什麼 喊口 有 看 號 就要像 用 飛 的 紅 ,要緊的是要把事情做好。做人要把人做好,修行要招心修好, ,喊破喉曨也徒然」,我們若想悟道要用心,要想成功立業,不是 ,你就是把蒲團坐破了,若不用功、不用心,也是不能得道。「口 。」開示學佛應當「用功」云:《|個人光是在形式上、表面上 什 麼

雖好 的本分守好,把自己本分的事情做好 角 像 ,還有最佳的配 沒有綠葉襯托 現在我們看到電影 角,這個很重要 , 也 顯 、電視的金馬獎 不出荷花 。不一定你做主角就是最好 的美好。不管在哪一 。你是家庭主婦 、金鐘獎 ,在表揚的時候 ,把飯菜煮給一家人吃得 個階層 ,就要把自己 , 有時候荷花 , 有 最佳 的

莋做! 稱 心滿意:你做一個兒女,把書讀得很好,讓父母放心:你做一個 好 ,得到長官的信賴 、部下的擁護 0

有 多 的 人相處的人力、大眾的力量,尤其自己的心力全都用出來,到時候自然會豐碩 **) 成果。》**(台視文化公司 少物力用出來 真是 番 齊著力, , 有多少的體力用出來 《禪詩偈語》 桃花三月看飛紅」, 頁 86~87) ,有多少的腦力用出來 自己要把所有的力量 表現 , 有多 出來 少你跟 ,

是在 探究 是 正 而 好 光 你 説 是 在 作 Ш 就 形 星 緣起性空」之「無 是把蒲 平 别 世 : 雲自 實云:星雲法師説得好:「一 式 俗 如 院 不能 令人 Ŀ 等 教 何方是得道?若如 己 事 相 專 ` 得道 所斥 賞 表 相 法 坐破了 面 識 相 上 之人 的 上用 Ŀ 讚 用 歎 修行是沒有用的 S , 也 因 者 者 N' 若不用功 論 者 0 ; , 如 星雲法師所說之禪 \_ 有 皆 , 上用 今平實卻 皆是 在 時若言及般 意 、不用心 個人光是在形式上、表面上修行是沒 N' 識 在 , 廣 0 S) 以 你 如 募 而 星雲之語 是以 若 説 錢 就是把蒲團坐破了 , 法 真 財 也是不能 觀 義 如 而 , 皆是在意識心境上用 時 佛 , 到 則 性 世 , 返 界各 星 得道 則 者 贈 又 雲個人及其 , 星雲自己:「 皆是在 國建 皆 0 是 , 既 若不用 築 在 世 金 然 座 如是 否 俗 碧 功 下 定 境 輝 S) 有 煌 者 法 個 如 , 用 不 師 來 F 之 則 , 的 光 佛 好 皆

1 2 6

修 方 當 們 像 要 法 好 口 什 オ 義 學佛道 號 自 若 緊 0 的 真 麼 檢 做 想 誠 之 校 是 如 正 人 悟 既 而 事 要 要 星 像 道 然 : 言之 究竟 如今 雲所云 作 把 要 把 個 今 事 好 大 天 人 用 情 星雲身 , 自己 師 是 做 ? ご <u>:</u> 終無實義 做 而 好 做 , , 有沒 否 好 了 不 , 要 我 修行 想 則 應 現出家證 0 們 大 有把 做 空 師 該 成 若 ! 要把 有 功立 人 只 想 , 要把 是 大 悟 就 心修好 心修好 業 悟大師 像 道 師 應 今 人 要 之 該 , 做 用 名 像 天 ? 不 之相 是 好 的 有沒有把自己應該 ご 個 , , 無 在 ,要想成功立業,不 , 而 大 佛 修行要把 師 光 綸 那 ,平實便依大師所言返勸 無 大師 ! 山 做 裡 什 喊 那 那 樣 麼 之 就 口 實 就 號 心修好 應 只 要像 該 在 , , 要緊的 亦 親 那 \_ 正 什 不 證 裡 , 是 無論 Ξ 確 麼 過是形 空 在那 是 教 乘 喊 0 要 菩 導 修 做 裡 大師 提 把 什麼 式 證 信 然 喊 菩 事 之 徒 而 口 情 就 提 正 大 號 的 確 做 我 於 師

好 非 法 而 是 勉 之 完 令 自 人 邪 全 如 魔 同 今檢校大 人 身 ? 以 自 於 爲 己不將 何 卻 世尊 自 私 有 師 身是已 下 資 三乘經典所 對眾 之身行、口行 格 心修好 勸 將 勉 誣 蔑爲 ŝ 他 , 修好 反 人 説 而 邪 將 , 之 魔 1 造作無 卻 意 人 修 0 私 行 , 好 如 下 其 是意行 ? 根 對 看 實是自身 謗法 由 眾 來 此 誣 大 が師 事 、謗 蔑 實 口 爲 根 尚 人 行 , 邪 本 未 平 之惡事 魔 ` 未 將 實 身 外 將 ジ 作 行 道 N' 修好 是 法 , , 修 言 馬是 正 ; 好 當 , 明 : : 己 卻 星 以 明 知 來 雲 如 經 平 知 要求 是 將 籠 實 平 實之 罩 自 之 S) 徒 語 修

眾 將 N) 好

背 福 臨 藏 卻 當 大 然 N) 爲 返 濟 密 老 又 法 後 而 中 參 贈 放 開 傳 中 名 師 星 雲 遮 哂 為 星 暗 雲 承 觀 ジ ` 上人 公案 之 雲 既 邪 箭 對 之 , ^ 其 旗 見 以 禪 然 , 之 上 小 身為 藏密應成 有 詩偈 號 己 人 , 人 何 人 0 卻 法 , , 意義 共 佛 更當 卻 語 不像個大法 , ` 復觀星雲之書 星 上人 V 放 教大法師 以 , 雲 以 派 ? 暗 印 法 箭 勤 中觀邪見爲中心思想」之人間佛教 順 境 點兒 是故勸請星雲法師 求禪 之後 之 ` 説 藏 ,示現上人相 大 師、上人;是故 禪 臨 宗之 被 密 法 , 味也無 濟 中 人 師 所說皆是世俗言語,從來言不及禪 襌 發覺 證 觀 身行 邪 悟 , 見 , , , 正 方能 , 卻 卻 , : 是 當 ,「做 取 當 不敢出 不曾做 「做什 然必須「做什麼就要像 代 光大 速 臨 遠 什麼就要像什 面 好 濟 臨 離 麼 正 濟宗門 認錯道 印 , 都不像 亦做 法 順 所倡 0 ; 歉 得 正 遠 由 1 是 法 離 導 不像 麼」, 麼 緣 印 如 ; 是 故 莫 門 順 以 , , 什 宗 此 只 再 法 意 徒 , 麼 且 打 師 識 義 語 做 像 令 著 之 禪 仍 細 個 個 ,

州 以 懂 襌 自 得 己 老 師 之 僧 H 言 揣 證 有 之 摩 悟 之 僧 體 會 事 立 , 於 辨 麼 , 不 便 ? 福 得 州 以 伊 為 普光禪師 那 己 僧 卻 經 多 又 證 年 掩胸說云 悟 面 參 前 過 , 便 諸 , 福 向 方老宿 :「不妨太過 福 州 禪師 州 禪師云 來 以手擘開胸前衣服 , 稍 : 微 明 顯 你 懂 得 還 了 有這 禪門 0 那 個 云:「你 些 在 答云 機 ! 鋒 還 福 : ,

州

,

而

師

個 炯 地 然 有 什麼 步 沒 有 , 舉 又 迴 迴 杖 應該怎麼樣 避之處 避之處 ? 答 呢?」 那 僧 來 卻 到 此 原來只是一隻野狐,一 似個真悟之人 ,卻不知福州所示之意,只得問云:「那 , 福州 禪 師 語之下盡洩底蘊 卻 順 伊 語 脈 説 云 , : 福 麼 州 到這 正 是 襌

師

聽

了

便

打

狀 認 他 進 道 棄 同 依 人之所問 不 印 頓 得 痛 以 印 涅 則 順 只 之人 觀 槃 難 棒 如 順 終 後 以 ?星雲大 本際如來藏 那  $\neg$ : 印 間 兖 變 外 對應他人之所詢:「星雲大 僧 佛教 不 於 應答處 能 如 ·順之中觀見、之緣起性空,與 來藏本心之緣起性空 如是作為 邪思,便將 師可還知得其中道理麼? 處 而有之緣起性空』迥異,您還是認 合輒 , , 公開聲明:永遠不與印順之藏密中觀邪見為伍 何以 只這 故 \_ ?必將進退兩 句話 師您已 ` — 下 切法 ,為何便盡洩底蘊 經證得如來藏了嗎?」 爾若道得,從今日起,便將永遠捨 佛所說中觀見迥異,與 公空説 』 難 故 0 嗎 同 印順之藏 ? 星雲若未真實悟 只得 ?便 退 繼續 密中 遭 福 , 佛 維 州 觀 則 持 所説 襌 見 難 得 答 現 若 師 `

悟 桃 花 如 來 星 Ξ 雲法 藏 月 而 看 及於般若門第耶? 飛 師既舉此偈:「坐破蒲團不用功,何時及第悟心空?真是一番齊著力 紅 0 可 得 真 以 何時真能悟得「覺知心緣起性空」 此 偈 自 勉 , 否 則 坐 破 蒲 專 不 用 功 耶 , ?何時方能 何 時 能 得 真

答得平實諸問耶? 必也確實著力之後,三月到來時,方有觀賞滿山桃紅景緻之

心情也! 頌曰

坐破蒲團,錯用心功;

大禪師,原是冬烘。

三乘菩提,法義誰通?

端在現觀

:

解緣起

,證我空;

更預禪法,般若正宗。

覓真心,絲縷難通;

君臣內外,滯迷殼封。

平實無語 , 但斟茶,喝 盅。(調寄行香子。由公案拈提第七輯 《宗門密意》 錄出)

### 第五二九則 德 山訶佛

無也 才 過 後 金 註 潙 剛 解 詳見拙 !」便出至僧堂前 山 《金剛 朗 本 時 , 州德山宣鑒禪師 提 發願往滅南方禪宗,卻因南行欲滅 ,入潙 著 起 經》,以此疏鈔常講《金剛經》,由是緣故,未悟之前 《禪門摩尼寶聚 坐具喚曰:「和尚!」爲山擬取拂子,師喝之,揚 山法堂 , 從 ,乃曰:「然雖如此,不得草草。」遂具威儀,上 師本研教 一宗門正眼》 西過東, , 精通 迴視方丈;為 第69則拈提:龍潭 《金剛經》,曾造 南禪 而 山禪師無語, 悟;於龍潭崇信禪 吹火),次日 《青龍疏 袂 師 而 禮 ,時人謂之 日 鈔》 出 辭 : ¬ 師 而 多卷 座 再 無 歸 參 下悟 也 路 1

堂 , 便 潙 去也 山 晚 ! 間 問 潙 大 山 眾 問眾:「還識遮阿師也無 :「今日 新 到 僧何在 ? ? 對日 眾曰:「不識 :「那僧見和 尚 了, 潙 日 更 :「是伊 不 顧 僧

将來有把矛蓋頭 星 雲法 師舉偈 訶佛罵祖去在!」 「佛在靈山莫遠求,靈山只在汝心頭;人人有個靈山塔

,

,

金剛座上成道,然後在靈山說法,上百萬人在那裡跟隨佛陀學道 山 塔 下修 」以「靈 山莫遠 求」 為題而開示徒眾云: 《當初釋迦牟尼於菩提 我們現在 好 向

朝山, 裡 個 的 的 行道德 當初普 國 佛 , 個 真 土 佛祖就 屠夫他非常不孝順父母,但是對觀世音非常虔誠 陀在哪裡?你以為佛陀還在靈山嗎 如自性 裡 陀 要見觀世音 、行慈悲 出的觀世音菩薩在世經常行善 面 嗎 ? 在我們的心裡:堂前雙親你不孝,逢廟拜佛有何功 ` ,那就是我們人人的靈山寶塔。》 個佛性,我們也可以向靈山塔下修 其實不然,靈山在我們的心裡 ,……(故事譬喻,略而不錄)。所以,觀音菩薩 , ? 好多人都想到普陀山去看觀世音 靈 山在哪裡?你以為靈山是在 0 (台視文化公司 **,** 這一 人都有一個靈 心一意趕到普陀 首詩偈使我 《禪詩偈 ? 能 都在自己的家 語》 孝 順 Ш 塔 頁 88~89 父 想 ÉD 母 Ш 起 去 :

仁 義於天下人者 平 實云 : 善矣哉 , 即是已經證悟之人也! !大師之言! 如是 ,則天下一切孝子 善矣哉 !大師之言! , 苟能 起慈悲心 行

等觀 可 若 綱 聖 從 五 諦 行 此 證 常 何故平實作是讚歎耶?謂 永 了 悟 自 正道 也! 臨 省 遠 而 濟禪宗之人也!如是觀之,已可不必佛教法 關 、因緣觀等理 以老子道德經所說者修之, 閉 復行善者, 不 須再勸募龐大錢財而 應皆是已經親證靈山寶塔之人也!皆是已 ,皆可廢矣!皆不須 如星雲法師之語,而言為佛法者, 以孔孟之道修之 到世界各處廣立金碧輝煌 以 四念處法 義存世了 , 而 以 作 則三乘菩提 如 也 貫 是 道 四 經 之寺院 佛 強 諦 證 光 調 悟 山 之 之 正 三 般 7 亦 : 四

佛 道 法 也 德 教 ! 對 星雲亦認 , ` 西方 博 則 爱眾生」 符 世界亦不須佛光 星 雲書 為天主教同於佛教之支派故 明之 故 中 所 , 則 言 應皆是已 山 天主教等亦是 法師前往傳法了也 經親 證靈 佛教」 ,天主教中亦常教人**「孝** 山寶塔者也 了 ! 西方亦 也!是耶 ,則彼等宗 自 有 ? 非 天 主 耶 教亦 順 教 ? 星 父 等 雲大 應 世 母 皆是 間 , 行

何不

此

公

開

説

?

間 其 世 為 本 説 今難覓更上之者 之標 實 出 俗 證 有 如 是行 八竿子亦打不著 宣 世 之 得 間 知 傳 般 的 靈 祖 之 若 善之覺知 山 ; 法 智慧者 切法 塔 師所言靈山者,乃是各人自己無始本有之第八識如來藏,非是星 由 親 , ,以邀令名,後更造作如是世俗言説之 , 故 證 誤 0 如 會 S) 然 來 也 得了知法界體性之真實相 不 , 藏 竟然亦可名之為臨濟禪 而 可 0 星雲於本家之臨 故 然 謂 而 , 小 現觀 星雲 也 0 禪門 卻 如來藏 以 宗旨 如是行善之覺知 濟禪 之中道性 , 自 ;有 , ,其實 古 如是作 以 如是現 ` 《禪 根 現 來 . 賤臨 詩 本 觀 , ľ, 偈 未 觀之智慧者 如 即 , 曾稍 來藏 作 濟禪門之劣行 以 語 為 親 得 之 證 祖 於禪門 能 了 如 師 知 , 生 來 所 方 能 藏 ; 示 宗義 得名 一雲所 竟 顯 為 人 , 古 以 世 唯

自 N' 是故 如來藏所在 切佛 ; 門學 證悟 人若 如來藏已 欲 親證般若 , 現前觀察其體性 智慧 現觀 法 , 界體性之真實相 般若智慧則得發起 當 求 自己 證 悟

中 大 能 能 之目的本是尋求智慧,結果卻是越學越迷信,學之至再,竟墮落於常見外道見 提之正 乘佛菩提 觸 通般若系諸經,不須人教,不須他人為之解釋。如是證悟者,方是大乘佛菩 竟同 及 修 般 於世俗法之教善 若 有何相干?而佛光山四眾弟子迷之、崇拜之?豈非迷信之人 法 而 今星雲不此之圖 義之俗言俗語 , 而不能確實證知法界體性之真實相,不亦愚哉 , 與臨濟禪 ,別闢世俗法中之蹊徑,以為捷路 有何相干?與佛法之般若有 ;卻是根 何 相干 ? ! 本不 學佛 ?與

分 中,今生庶有悟緣。今以此故,便舉德山訶佛公案,共大眾商量 (辨其似是而 由是緣故 非之處 ,平實年年繕造公案拈提,舉示 ,以令佛門欲求般若智慧之人悉知 四大法 師現成 ,便得迴入 事例作證,以為教材 佛門正道之

朗

州

德

山宣鑒禪師

,俗姓周

,本是研究教典之人,精通

《金剛

經》,

曾造

《青

起一 之周 龍 疏 擔《青龍疏 金 鈔 剛 多 0 後因 卷 , 聞道 鈔》得得南行,欲滅南方「禪宗魔子」;不料卻因此緣而 以示 金 南禪自稱見性成佛 剛經義 , 並常以之宣講 , 心有不服 ; 由是緣故 ,遂發願往滅南方禪 , 未悟 之前 宗 於南方 時 擔

溈 山法堂 Ш |禪師 , 從 於 龍潭 西過東而 崇信禪 立 師座下悟後 , 迴身而視為山方丈 ,隨 即禮辭而 ; 溈 山方丈靈祐 歸 0 路 過 溈 1禪師 山時 見 便 伊 刻 如是 意進

禪宗

法要之中

悟

λ

三衣 雖是 具便大喚曰:「和尚 裡 卻 沒 山一見, 不 人證 如 發 此 一語 持 悟 勘 錫 便知為 ,只 杖等 過一遍 也 ! 這 是冷眼旁觀。德 , 山意欲何為,當時便大喝一聲,將衣袖猛 具足 裡沒人證悟也!」便走出法堂,來到僧堂前,乃又曰:「 ,還是不應該草草了事。還是得要再重新勘 ! 溈 威 山 儀 禪師見伊 ,又上法堂再 山禪師見為 重又具足威儀再入,便準備取拂子 參 山禪師 ; 來 到法堂 不肯出一 ,才跨 語應對 地一揚 驗一遍 入堂門 , 便出法堂 便説 。」遂搭 使機鋒 道 提 : 「這 起坐 然 而

的 認 過 倒是有一 識 和 這 尚之後 溈 個 Ш 到 阿 把 師沒 , 了晚間 矛草可以蓋頭 再 也 有?」 不 卻問大眾:「今天新來底僧人在哪裏?」大眾對曰:「 去 大眾回 僧堂安單, 曰 造一座寺院 :「不認識。 就 走了!」 | **」** 溈 溈山 但是他將來一定會訶佛罵 山 禪師 禪師 卻 問問 日 :「這 聚人 : 個 人啊 你 們 還 ! 那 ·僧見 將來 有人 祖

只 如 德 山 初 悟 不 久 , 回 北 方時路過 溈 山 , 進為 山 法 堂 , 便 從 西 過 東 立

子,便冷眼旁觀,也不使機鋒,也不勘驗伊,看伊怎地? 便道溈 迴 視 方丈 Ш 無 和 襌 尚 抬 究竟是何意? 腳 便出法堂,卻是何意? 莫道伊德山只是一念不生!大師若 那 溈 山禪師閱人已多 , 防伊德 那德山見為山 山只是學來底樣 不搭理,

作是語者

,

放三十棒

!

是 若 好 雖 坐具大 什麼意? 有 歹 使 襌 得 得 那 和子 唤 機 德 要 溈 見 山 鋒 阚 出了 眼 他 山 , 等 · 尖 襌 真 鎯 法堂 師 四 面 鐺 ,一時覷得,便會般若諸經,久後便成人天師也! 大法師還會麼?試道一句!莫言不知 日 目 不 :「和 少 ; ,來到僧堂前;未見為山真面目,豈肯作罷?思量道:「我 <u>!</u> 那 便搭衣持錫再上法堂參見為 尚 潙 ! 山 和? 只是 且 道 如 : 德 如 不 山 動 提 , 起坐具 不 曾露 山 ! 襌 大喚為 師 頭 , , 怎 才 山 跨 可 , 且 卻 如 λ 是 此 道 門 便 : 何 , 德 意 提 罷 ? 起 ? 山

笛:: 棒、 走 那 了了 德 木 Ш 溈 等意 平三轉泥 眼 山 且道:德山這一喝,意在什麼處? 尖 見 也 機 德 捷 ! 山 具 ` , 且 早已大喝一聲 足 雲門綠瓦露柱 道 威 : 德 儀復來 山這 , 一喝 準備使機鋒 、石鞏叉僧頸 、衣袖猛地往上一揚 , 意在什麼處? 若人會得這一 , 方才抬 、道吾不知 手擬 , 踢 取 ` 喝 腳 禾山 便 拂 , 便知 出 子 打 , , 鼓 臨 頭 尚 ` 濟 也 未 關 不 λ 取 南 門 得 回 即 地 吹 ,

邀平 大 大 訶 法 責 實 週 師 爾 實 喝 從 上 去 來 舉 , 諸 踢 不 至此處 爾 腳 佛 曾相干!從 輯公案 光 便 回 Ш , 拈 儘 再 提雖 大 將 言 師 來 關 好生 不曾說 遍 然提及爾等姓氏 節 拈 0 一廝見 平 出 著爾星雲大法 實果真受邀 , 爾星 雲大法師若 及種種 , 師 必定前往 ! 謬 會者 説 還 , 會 俱是戲 ; 麼 , 待得 便 ? 知 平實從 相 論 若 見 猶 , 與 不 , 來 只是對 會 爾 星 不 雲 且 曾

,

1 3 6

### 頌 曰:

天下英俊周金剛,欲滅南禪卻通宗;

寫得藏教皆玄辯,青龍疏鈔付火風。

龍潭為山寺猶在,臨濟祖意已塵封;

佛在靈山莫遠求 , 佛光山上祖意豐。(調寄瑞鷓鴣)

只

如

平

實既道爾星雲法

師

不懂

禪,

云

何卻道

「佛光山上祖意豐」

?星

雲大

綠楓 會 師 者 欲會麼?且到佛光山各處尋覓看! , ,大師 且請 何妨先 平實再度南去佛光山觀賞風光去;只是平實不愛紅楓 植綠楓雪梅數株 ,待得粗可一人合圍時 若是久覓不著,不曉在什麼處 , 再來邀 ,只愛雪梅與 請 ,心中急著

發足卻上陽明山去 邀 後 劈面大 時綠楓 喝 雪梅若可合抱時 \_ 聲 0 |回去!| 大師莫遲疑,平實雖然後發,卻與大師同時到 ,大師若猶未忘前言,上門來邀;平實忽見大 只請大師驅車先回佛光 山 ,平實且過 山 晡 ! 之後 師來

# 第五三○則 德山問話

聆師道 室 州 。大中初 瞻 朗 禮 行, 州 , 德山宣鑒禪師 堅請居之 屢請,不下山;廷望乃設詭計,遣吏以茶鹽誣之,言犯禁法,取 ,武陵太守薛廷望,再崇德山精舍,號古德禪院。將訪求哲匠 ,大闡宗風 師住 澧陽三十年,屬唐武宗廢教,避難於獨浮山之石 0 住持, 師

爲幻色 繫念,三途業因;瞥爾生情,萬劫羈索;聖名凡號,盡是虛聲; ら 、無心於事,則虛而靈、空而妙。若毛端許,言之本末者,皆爲 師 上堂謂眾曰:「於已無事,則勿妄求。妄求而得,亦非得也。汝但無事於 ; 汝欲求之,得無累乎?及其厭之,又成大患 ,終而無益 殊相劣 自 欺 形 毫釐

德山 曰: 三十柱杖 打之。僧曰:「某甲話也未問,和尚因什麼打某甲?」 ! 「新羅人。」 師上堂曰:「今夜不得問話,問話者三十拄杖。」 語 . . 作雨 意作麼生?」) 橛 0 師曰:「汝未跨船舷時 玄覺云:「叢林中喚作隔下語且從;只如德山道:『問話者 ,便好與三十拄杖。」(法眼云:「大小 師曰:「汝是什麼處人?」 時有僧出,方禮拜, 師

1 3 8

們只要相信就好了,但**光是相信是不夠的,信而後要起行**,所謂要「知行合一 容易了。但是 什麼經論嗎?學參禪打坐、學念佛誦經嗎?學道很容易,只是悟道就沒有那麼 談 什麽宗教也罷,光在空談理論、沒有實行,結果是沒有用的 行解相應」,能信卻不去實踐,這個信是空信,好像……。無論什麼學術也好 不下工夫潛心修行、不能吃苦,不經一番寒徹骨,哪有梅花撲鼻香? 論說也徒然 星雲法 師舉偈 。」開示信眾「信仰與實踐」云:《你要學道嗎?要學佛法嗎 ,如果學道而不悟道的話 :「學道容易悟道難,不下工夫總是閒;能信不 **,是很可惜的**。而你不下工夫來悟道 行空費力 有人說我 ? ,

家的 其實不要光在工資上著眼。因為我們……,你不要只計較金錢上的價值 工作所獲得的價值,除了金錢以外,還有其他的方面:如果把人家的感謝 歡 ,可能是比金錢的價值還要多、還要高,這個就是實踐的效果。》(台視文化 你在機關裡面做事,也需要樹立自己的形象,現在人常常要求提高工 、社會的成就、自己良心的安慰、自己的功德、自己的因果這個 , 我們 總算

是 如果學道而不悟道的話,是很可惜的。而你不下工夫來悟道、不下工夫潛 平實云:星雲法師作是言:《學道很容易,只是悟道就沒有那麼容易了。但

《禪詩偈語》

頁 96~97)

悟 作 力 廣 經 示 是 終 過 心 涵 ! 道 為 斥 弘 悟 很 不 修 語 , 責 者 印 只 可 道 有 可 能 有 行 之 順 是 過 惜 德 證 悟 、 不 豈 , 實 是 之 兔 凡 成 者 的 者 明 λ 藏 能 有 謂 真 無 夫 其 為 般 , 密中 吃苦 大 悟 角 外 己 證 謂星 若 :星雲 如 過 論 者 道 悟 悟 是語者實有 觀 雲此 之 邪 道 之 不 ,不經一番寒徹 , 成 所 見 聖人 能 教人學 , 無 就 當 作 爾 卻 \_ 親 段語 方 因論」兔無 為真正 言 ! 反 證 0 便大妄語 更來 然 道 解 ` 而 功德 之 是 中 脱 必 而 之佛 所當 推 句 推 , 果 須 !爾等 廣 究 暗示 悟 骨 句 , 之罪 角法 為 法 印 星 道 有 則 , 者 雲 哪 自己已 學 順 過 , 0 佛光山 也 ? 0 所説 若是 法 卻 之 有 ` 以 1 故 反 師 段 何 梅花撲鼻 此 久學 説星雲 而誹 弘傳之藏 段 \_ 經 用 四 斷 切 悟 邪 眾 ? 謗正 滅本質之無因論 道 謬 法 佛 弟子 香 此 法 如 ` , , ? 法為邪魔 密應成 根 所 果 ? **>** , , 段語 著 人誤 悉應 學 而 本 始終 此 道 未 一 切 中 派 曾 段 以 記 而 會 暗 外 中 書 為 取 不 不 語 示 道 觀 得 星 悟 能 中 , 大 那 圪 雲 師 自 法 悟 道 λ , 確 見 道 無 的 道 有 佛 如 2 實已 如 所 之 一言 是 話 德 是 更 内 開 始 極 有

光 行 有 Ш 用 的 四 所 佛 眾 光 謂 學 要 山 ightharpoons上下 人 星 雲 知 四眾 悉 行 法 當 師 合 自 既 , 皆 求 然 ` 應 未 行 謹 福 曾 解 記 證 相 星雲 應 自 悟 求 , 如是語:《光是相信是不 : 證 而 悟 : 故 光 示 ; 若 悟 在 空 如 狀 星 談 以 雲 邀 理 與 眾 綸 N' 生 ` 定 起 沒 信 有 夠 的 供 實 等 養 行 , 信 , 則 結 而 爾 果 後 等 是 要 日 佛 沒 起

藏 揚 談 之緣起性 棄 理 星雲 論 莫隨星雲 空 卻 又將 心定……等人之斷滅論、無因論邪見,速覓各人本有之第 斷滅 、心定……等人 理 見中 論 錯 , 説 此 ` 是 誤導眾生 ,同墮「外於如來藏之緣起性空 世尊於四 ,「**結果是沒有用的**」;是故當急之務乃是 阿含諸經中所破 斥之 斷 滅 、外於涅槃實際 見 故 八 識 如 來

法名 問 殷 若 於 爾等佛光山四眾學人,於此悉當細思,莫遭星雲、心定……等人似是而非之佛 耶?豈是星雲所言之虛空耶?豈是心定所言 从勤修 靈 ☆次等:「佛在靈山莫遠求。」 話 切法 公案 相 山 空者 證 所 即是一 等佛光山四眾弟子 之 遮障 共 , , 爾等宣説 方得 切法空之斷滅空者,而倡言尋覓靈山,復有何義?只成斷 則 , 皆當以 不須尋覓各人之靈山也!則星雲所言之靈 發起般若 臨濟禪 自己之第 ,若是有智之人 實相智慧也 靈山者,豈是星雲與心定;等人所言之緣起性空 八識 靈 ! Ш 為助 ,當速求覓自心 「無如來藏之一切法空」 自 爾等佛光山四眾 心如來 如來 山 作為究竟歸 , 學人 即 ;星雲亦 成 無 ,便舉德 耶 義 滅 自 之説 依 ?若是 見故 開 處 山 示 , ;

於獨 度崇敬莊嚴德山所曾住持之精舍 浮 州 山 之 德 石 山宣鑒禪師於澧陽住持弘法三十年,正值唐武宗廢黜佛教 室 0 逮 至 大 中 初 年 , , 大 號為古德禪院 中皇帝復 興 佛 0 教 崇嚴後 後 , 武 , 即 陵太 將訪求有德已 守 薛 廷 乃 望 避 再 難

麼 時 殊 萬 墮 那 端 無 之 罪 肯 不 瞻 勝 益 宗 嫌 劫 落 都 那 物 ら 尋 禮 下 而 , 處 麼 它 太 的 而 Ξ 是 而 於 求 贓 Ш 匠 , 的 累 自 Ш 堅 為 又 法 不 途 小 又 事 住 誣 能 請 成 了 相 的 己 , 很 如 襌 持 住 之 , 都 爲 解 業 在 靈 果 師 德 持 嗎 以 那 ; , 不 脱 是 你 ? 及 因 欺 感 六 乃 山 故 太 , 可 眇 的 虚妄 的 騙 的 居 守 筝 根 上堂開 言 因 ; 以 住 羈 德 薛 聞 大 到 劣 自 如 ` ` ;如果是落在六塵上之微細境界中, 患 的 索;所謂 果 己 是 索求 古 廷望 德山 你 六 山 德禪 知 身 忽然之間 空無而 塵 示大眾曰:「於自己份上本來無 己 , 。只要是對任 道 形 而 想 ` 犯 乃 襌 院 要 這 得者 六 設 師之 禁 , 聖 (棄捨 都是虚 些 又 識 , 法 \_ 人的 大大地闡揚宗門風 對各 極 都 都 , 詭 道 , 卻也 微 亦非是真得 否定 計 是 行 如是提 名號或凡夫的稱謂 種 妙 繋 幻 何 , , 不 縛 的 微 微 的 掉 派 乃 容易 你 色 細 了 細 屢 0 取 遣 的 相 的境界生起 的 如 德 次前 , 府 果有 ; 你 那 佛 吏前 東 境界有一 山 , 對你 麼 法 襌 往 西 格 們 剩 也 師 往 邀 , 點 佛 想 下 因 0 λ 請 事, , , 全 毫一 要在 情執 法 此 卻 點 的 你 州 以 , 上的 討 那 德 落在六塵 只 因 然 部 説 , 厭 這 釐 德 須 而 山 , 個 此 得有頭 都 修 要 殊 那 的 干 上 ら 邀 山 不 是 行 勝 面 就 繋 無 須 大 犯 宣 虚妄 , 終究是 上 其 作 鑒禪 的 追 是繫縛 念 事 眾 私 有 實是 求 共 茶 於 種 身 , , 的 尾 的 那 猶 同 私 師 形 ジ 種 的 名

虚

無亦妄

如

毛

話

是

虚

,

前 鹽

來

之

皆

不

沒法

什

相

話

,

你 都

聲

覺 即 若 欺 界 得 來 了 認 成 猶 之 之 般 知 面 分 作 繫 繫 人 自 若 N' 明 自 目 縛 己 般 念 也 N' 也 之 此 及 靈 本 大 其 如 如 ! 0 人 是 至 實 具 師 若 來 如 知 淪 與 \_ 以 探 是 皆 N' 之 0 墮三途之業 念不 學 此 究 未 如 而 靈 , 彼 人 意 斯 言 曾 或 Ш 生境 等 者 識 等 之 稍 , 0 總 境 所 本 離 前 更 人 是將覺知 界 念已 有人 界 言 末 覺 , 因 而 即 , 知 , , 將 0 悉 説 過 籠 是 ľ, 而 禪宗 自 罩 屬 意 欲界定 德 之 ` 心處在 後 鑿 識 以 他 山 意 參禪者 念未 為 識 鑿 人 所 境 悟 界 者 訶 N' , ` 境界 起之 未 之 四 , , , 念不生之境界中 , 不 即 處 未 到 於此 - 肯懺 短 成 毛 倡 曾 地定中之靈 , 端 根 言 暫 稍 大 不可不慎 悔 妄 許 本 自 無 離 者 己 語 未 定 念時之離 , 己 罪 言 曾 境 , 對 中 ! 之 親 經 知 ! 此 本 證 臘 證 之 N' 便 末し 從 境 月 悟 法 念 , 認作 界  $\equiv$ 來 襌 靈 塵 者 認 + 不 宗 知 念 , 本 堕六 不 定 到 仍 , , , 來 己 是 來 皆 生 不 認 面 塵 時 為 經 意 作 而 捨 E 自 境 懂 T 本 ,

定 不 出 也 相 境 生 生 相 之 凡 法 應 當 此 塵 境 知 , 皆 界 所 六 從 自 是六 攝 塵 來 S , 從 出 離 如 , 塵 覺 來 生 來 六 所 知 不 己 塵 離 攝 之 S , 見 境 六 自 各 依 界 舊 塵 S 聞 人 悉 覺 如 住 ; 0 若 乃 來 皆 於 知 本 人 非 至 卻 0 所 具 非 證 不 吾 悟 於 之 想 四 人 之心 靈 之 禪 此 所 定 六 八 觸 ılı 境 定 塵 之 , , 非 法 己 上 六 自 是完全離 起 塵 無 塵 , 住 始 中 , 劫 於 絲 固 , 未 非 由 以 \_\_ 六 來 曾 非 毫 自 塵境 離 想 之 S , 見 定 從 得 如 界 定 聞 來 中 來 者 境 時 覺 觸 不 與 中 知 外 , , 於 亦 之 五 六 六 法 復 塵 塵 塵 是 塵 念 而 法

不曾 與定 萬 境 劫羈 界稍 境扯 修 索也 定 涉毫端者 之 不上絲毫 人 ; 如是 , 完 ,皆是未曾悟道之人也。何況星雲所説者,完全是世間 未 全 關 悟示 相 係 同 , 更與 悟 , 有 , 禪 正 何 是三途業 悟完 悟 道 全無 之 可 因 言 關 耶 , , 馬得 乃是愚人之所行者 ? 彼 之 是 悟道 所 説 之人 者 , 正 ? 是 與常 , 智 德 者 見 山 善 悉 所 外 斥 道 法 埬 之 中

離

1

只 下 Ξ 德 德 僧 十 頭 語 Ĺ 十 ıЫ Ш 不 拄 德 了 拄 襌 服 禪 杖 師 他 杖 師 山 H , 0 道 們 了 便 見 辯 , : 『問 究竟說得對或者不對,這句話就由著他 後來玄覺禪師也參與這件公案的評論:「在叢 見責曰 伊抗議 白 當 德 」後 曰 時 山 襌 :「我出來禮拜時一 有 話者三十柱 來 :「你在韓國正欲搭船來漢國 師 ,便問 僧 法眼禪師 上堂説禪 出列 曰:「你是什麼地方的人?」那僧答曰:「我是韓國人。\_ 杖 , 評論這個公案時云 時 方才禮 0 , 開 句話也未曾問 他 口 拜 的 道 意思 , :「今夜 未曾 到 開 底 ,還 :「什麼 口 誰 , 怎麼樣 們去講 問 和 都 未 話 跨上船 尚 不 德 呢 林 許 因 , ,暫 ? 中 什麼原 德 問 山 説 襌 舷 山 話 且放著不說 德 之 禪 師 , 時 故 師 問 山 ! 便打 這 答 , 卻 話 便該 話 話 打 者 落 叫 我 伊 便 它 打三 作 在 打 ? 0 你 兩 那 隔

Ш 若 那 不 高 賜 麗 棒 僧 不會 , 哪 裡還是 佛 法 , 德 出得眾 Ш 禪師 列 ? 早該 那 僧不解禪門宗旨 回 身寮房去也 ! 猶 學人 在 德 進退 山 應對 面 前 作 禮

1 4 4

德 山 棒 只 打 如 德 ;叵奈 山道:「汝在高麗 那 僧不解 禪 , ,未跨船 遭打了 , 舷時 兀 自分辯 , 便 好 未 與三十柱 曾問 話 , 杖 卻 教德 0 卻 Ш 是 鎯 什 鐺 麼意 不 少 !

斷 爾星雲大 得 平 實 師 從 既於言語開示中, 此 不言 爾 法 諸過 暗示自己已經悟道 ; 若 斷不得 , 莫道平實年年拈提爾 , 可還道得麼?試 法 中 斷 之 看 處 ! 若真 處

見 , 教天下人皆知 ! 試 斷看 !

還道什麼 禪門之中,有什麼隔下不隔下可説者?句句皆要有偏有正,言言皆示宗門 隔 下 隔 語 者 下 不隔 ,乃是未悟之人,專在公案表相上思惟,作諸情解 下?只成 個禪學研究謬說罷了 , 有什麼理會處 ? ,臆想而 入處 説 ,

實聞 猶 : 法 不 間 只 眼 會 如 , 當 道 法 , 這 下立 捨 眼 德 報 襌 山 即 便 師 兩 亂 只 嫌 橛 好墮落三途去也 德 棒打出門去 , 意在什麼處? Ш 話 作 兩 橛 ,且要教伊星雲當下會得法眼這德 , !平實亦救不得汝也 竟是什麼意?星雲大師若來問 星雲若遭平實這一 Ţ 頓亂 棒已 此 Ш , 語 逃 兩 出 橛 者 門後 0 , 平 且

若

道

過 作 麼生 或 出去 ? 有大 平 自打三十棒!」未審爾等四大法師還會麼? 師 實 拾 卻 取 不 玄覺禪師之語來問:「只如德山道 打 伊 , 只是向伊道:「面見平實時 : , 問 不 話 得問話;問話者自領 者三十柱 杖 意

頌 日 :

問話則棒,不問亦棒 ;

賊人行,禪門陣仗 0

魚翻鮫浪 ,晚鷺枝盪 ;

且海裡看 **,魚箱觀** , 山 腳望 ;

在在處處 ,何曾相忘?

句句向上 日黄昏 , 晚課 , 京初 唱

誰 人對仗?

但任伊唱

,審細尋 ,曾未障。(調寄行香子。由公案拈提第七輯《宗門密意》

· 錄出)

#### 第五三二則 德山畜生

便 打 朗 僧 州 曰 德 :「某甲始禮拜,爲什麼便打?」師曰 山宣鑒禪師 師上堂曰:「問 即有過 ,不問又 :「待汝開 乖 。 二 口 ,堪作什麼?」 有僧 出禮拜 師

汝 師 令侍 又來作什麼?」存無對 者喚義存(編案:即是雪峰義存禪師),存上來,師曰:「我自喚義

0

存

僧禮 師 見 拜,師便騎項曰:「遮畜生,什麼處去來?」 僧 來 • 乃閉門 , 其僧 敲門, 師 日:「阿誰 ? 曰 :「師子兒!」 師 乃

開

惱 皆 因 星 雲法師舉偈:「深山 強 出 頭 。 **ட** 開示學人面對「是非」時應如何自處云:《猛 畢竟藏猛虎,大海終須納細流;是非只爲多開 虎很兇猛 口 , 但 煩

是 :: 大海所以成其大,因為…… 這是說明我們 人如果要大 , 必須 要包 容

要能 肯吃 煩惱 虧 從 容納 哪裡來的 ,太愛討便宜 0 世 間是非之多,主要就是由於我們講話不慎,製造了好多的是 **?煩惱是從我們自己爭強好勝而來,因為我們不肯輸** 、爭強好勝 ,所以就有很多的煩惱。貪欲 瞋 恨 別 入、不 愚 非 癡 0

,這就是佛教所謂的六大煩惱,六種根本煩惱

首偈語

、懷疑、邪見

非別 煩 理 惱 環 第 境 , 像貪 嘴 三不怕 處理 ф 瞋 搬 垃 是非 癡慢疑邪見,只要用教裡面所謂 是非 來弄 坂 0 去 , 我 , 所謂 甚至把家裡 , 我何必 平常總覺得有個 「是非朝朝有 那 弄得很混 麼 認 真 ,不聽自然無」,是非 原則 ? 那 亂 ; 麼 ,我們第一不說是非,第二不 計較 「戒定慧」,三學四無量 有用的人 ? 所 他就 以沒 會處 有 用 ΪĖ 於智者 理 的 是 人 就 非 心都可以 。是是非 不 會 解除

化

解

的。》(台視文化公司

《禪詩偈語》頁 102~103

雲其 之錯 力 以 識 納 星雲竟 自 in in 别 , 境 誤 便 圓 平實云 今者平實仍 容 自 其 之 恃 説 説 更不曾一句言及早年星雲被黨外雜誌所刊登之種種性 不得平實宣說完全符合 如 口 得 無 今平實多年來不曾拈提星雲種 ·佛光山若要繼續維持大格局 説 , , 是 以 恐 只 包 以 如 容 故 因 , 星 是 對 為 憑 雲自 卻 藉 平實破斥 平實無 包容 其 因 語 私 佛 勸 教界 根 N' 容納 導星雲其人:「… 誹 藏 而 對 謗 之大 密種 世尊教義之正 真實法 , 之 誣為 名聲 種 語 邪 , 訓示諸徒?更梓 義 法 種是非 邪魔外道 ` 依星雲自 徒眾 及 , 使其 人 法 …這是說明我們人如果要大,必 之廣 , , 亦不 加 以 只 ,誣為法 語 大 往 以 因 , 曾指 排 ` 修 為平實之 可 行天下 證 政 擠 得 義 藏 治 提 , 有 | 醜聞 有 星雲 上 密 口 包容 以 是 毒 夤 法 法 訓 N' 緣 門 義 等 種 N's 天下人? 非 所 事 如 之 迥 種 , 是 異 得 事 法 要 ; 之 義 行 其 然 能 難 意 E 而 容

多的 辯 中 天 雲 須 座 輸 别 下 勸 不 下 法 要 0 能 包容 法 第 可 若 師 人 是 0 安忍 言 師 欲 :「未真實證 、不肯吃虧 非 補 平 大 二 0 0 ` 救 人 實停 繼 ,講話 師 煩 要 之道 來 惱 續 、 天 能 止 強 託 從 容 唯 下第 言 我 哪裡 對 納 不能忌口 , 悟 狡 會某 阚 太 0 卻又 有消除爭強好勝之習性:法 愛討 辯 星雲之 來 世 一大道 者 師 的 間 不 便宜 ,便誣謗平實,製造是非,則 , 是 ?煩 , 肯服 辨正 場 必定欲蓋彌 勸 非 余停 之多 , 則 、爭 惱是從我 輸 者 , 止 強 必 , , 太 唯 主 如 生 好 愛未 是事 有公 彰 起 勝 們自 要 故 煩 就 , 所 悟 , 相 開 惱 ح 是 示 絕 及 認 以 爭 由 0 悟 義 復 法 無 錯 就 強 於 而 不 利益 義 又 我 有 好 ` 討 正 很 上 道 由 勝 們 便 便 之 多的 講 歉 難 0 於 而 宜 須 辨 止 免 此 來 話 , 服 ; 謗 正 今日 别 諸 爭 煩 , 不 輸 莫 者 無 惱 因 慎 煩 強 , 平 如 他 惱 為 , 不 好 , 實之 自 法 我 絕 應 勝 製 , 且 導 修 無 們 造 ; 再 實質 作 公 致 勸 3 所 欲 : 自 遣 狡 開 作 星 N'S

意義 苦 能 星 淨 教 有 真 雲 無 典 過 知 信 貪 正 至 失 於 無 義 口 0 平 則 胡 瞋 為 乃 言 為 實 當 至 證 其中 法 改 所 證 義 之 能 自 , 淺 是 横 ; 自 有 自 加 否 如 有 般 身 邪 扭 解 若 有 曲 未 見五利使中之身見 脱 系 毒 者 及 悟 與 ? 般 ? 平 唯 , 則 若之實證智慧寫於平實所造諸 識 實 至於六種根 當求 其 系 諸 人 是 悟 多 ; 方 否 狡 為 廣 ` 本煩惱之內 辯 我見 邪 如 之言,終 魔 來 藏 外 , 乃是見道所斷 教典 道 ? 涵 無 為 自 所 證 有 爾 益 書 星 四 雲 中 自 阿 之惑 至 為 有 含 今 證 身 解 行 尚 脱 , 豈 如 且 之 道 是 未 清 之

識 粗 星雲自 見取見、邪見 ·心」中,執以為真,未曾斷得見道所斷惑之「身見、我見」,何況能斷「邊見、 淺之見道所斷惑,爾星雲尚且未知,猶墮於「緣起性空而絕無真實體性之意 不 能 知 、戒禁取見」等見惑?何況能知斷除五利使後修道所應斷之思惑? 自不能斷 ,竟於書中教示徒眾如何斷此見思惑等六大煩惱 , 正

們第一不說是非,第二不聽是非,第三不怕是非。 此後不説平實之是非、不聽他人妄言平實之是非 如今平實更以**星雲自語**而勸星雲:「關於是非,我平常總覺得有個原則,我 」是故請爾星雲謹守自

是癡人之説夢者也

!

然余 及懺 非。 或者運用名聲、教界勢力、政治界勢力,強壓於平實而消滅之。或者運用 邪見,只要用教裡面所謂『戒定慧』,三學四無量心都可以化解的。」是故平實 勸爾星雲不說是非已 此 悔 星雲既然如是説言:「有用的人他就會處理是非,解除煩惱,像貪瞋癡慢疑 之心 對於自己所招惹來之言語及法義上之是非,不應害怕, 言乎?不 然 阚 星雲所言之戒定慧三學及四無量心—— 余 此 , 如 言乎?能履行自言乎?或逃避自言乎?能面對實行自己 今面對自己所招惹來之是非 ,應當實現自 而 化解之。 應當加 語 :「不 以 未 審 消 智慧 帕是 滅

所言乎?或

唯能逃

避之乎?

師已 免受 莫再 謬 Ź 教上 是故 犯之 , , 且 仍 一理上 舉 , 論 須 德 勉 特別是對 人是 一證據 山 力 畜生 自 非 受 則 雖易 公案 難 真悟之人所作 , 乃 ;是故 , , 是自己所 舉證 共諸佛光 , 事 爾星雲嗣 實則難; 誣謗 作 山信眾,宣說臨濟正統之禪宗法 者故 ,爾星雲捨報之時,縱言 後若欲再評他 , 論 非干他人之事與業故 人法義 邪謬則 人者 易 , 當 舉 無 以 證 力能 今勸 此 他 義 事 人 星 受 為 法 以 義 求 法 邪

答曰 得了什麼?」 德 過 失 Ш : 見狀 ; 若 朗 州 等到 是 便 德 不 打 山 你 開 宣鑒禪 0 開 那 口 口 問的 僧 的 不服 師一日上堂開示曰:「未悟之人,若開口請問法義 時候才打你, 話 日 ,卻又錯 :「我才剛 了。 那我這個 剛 禮 開示甫畢 拜師父 師父在禪宗度人的法門上 , , 爲 有一 什 麼便 僧出列禮拜 打 我 ? 德 , 德 ,那就 Ш 還 山 襌 能 襌 師 作 師 有

而 機 言在 鋒 般 見之 人 只 涵 總是 如 法 意 德 鼓 不 山禪師 山 解 後 便 學禪 , 似 知 根 後 前 上堂如是開示,究竟有無慈悲為人處? 十餘 本 些年 覺 不 ` 年 懂 不 , 何謂 知 有 而 不 部 言會禪 覺 機 份寡 鋒 , 聞 , 根本無 當場嘲笑平實是瘋人、是乩童起乩 少見之法 卻成 從測 禪門笑話 鼓 度老禪 山弟子,見平實在 , 師 可 之見地 以傳為千古笑譚 未悟之人,本該請問 , 亦 法 無 從 會上使機 7 ; 也 如是 知 其

老禪

師

之見地與機鋒

由

於智慧深利之故,總是

迅

捷無比

,

常

似

石

火

電

過 又言 處?爾星雲還答得否? 理 ; 頭和尚:「如何是佛?如何是祖師西來意?」如是商請堂頭和尚助悟,方是正 如今德 爾 :「不問者亦是乖違 星雲以意識 山禪師卻教示弟子眾等:「問 思惟 ,當可知之,我則不問;且道 。 ட 料爾不知也!縱使答得,亦是言不及義之語 且教未悟之弟子眾等 即有過 0 , 欲 : 問 待 既 然 如 即有過者 有過 何是 好 , 理當 ? , ,不須説 過 不 不 在 問 問 什 者 與 有

平實知

之

,免得

痛

棒

機遲 爾起 時 説 痛 會 德 正是未問 話 棒 , 山 合該 須 在 身之時 ,哪堪作人師?更何況以人天之師自居? ; 那 記 更哪堪 此 卻 僧 德 此 : 不料德 聞 、亦非未問 問問 山 語 德 禮拜 痛棒也! 合當了知 Ш 即有過,放三十棒!不問亦乖, 禪師 方免平實勞動筋骨 山見伊 之時 恁道 ,不當受責,乃提出抗議。殊不知德山之意,那 ? ;若待出頭再禮時 出列方才禮拜 若有人出得頭來,欲待禮拜時, , 真會之人,聞此 未 曾會得德山 ,便打一 禪師 , 一語 更待開口問話時 棒 之意 亦放三十棒!」後日若有緣相見 爾星雲法師若來相見,平實且先 便知平實與德山之意也 0 那 , 僧以為自己出 便大膽出列 平實早於未拜之 , 方才賜棒 , 列 出 僧 禮 頭來 前 猶自 拜 ! 早是 禮拜 便與 時 正 未 當 ,

山 |禪師 日 令侍者喚義存 (編案:雪峰義存禪師),義存上來見過 , 德 Ш 襌

無一 卻 道 :「我只是叫 可供回答 應 唤義 存來 , 你又來作什麼?」 雪峰義存不 知 德 山 意在 何 處 便

上座 劈面 阿 哪 打 個 只 如 去 是 ,德 真 ! 的雪峰 山明明喚雪峰義存上來,云何上來之後,卻 如是打趁不已,打上半里路去! 義存? 或有個禪 和子來,道來者即是!平實便好 且道:阿 道不是雪峰義存 哪 個是雪峰 ?阿 取 竹 ? 哪 如 且 個是 意 道

子兒 頸 便 山一見 項 問 , 日 德山禪師 , 逼 乃 : 「是誰?」 ,早知是隻野狐 問 開 道:「你這畜生,去了什麼處又來我這 門放入 日見有僧人前來請益,乃閉卻 ,欲要見伊手段 那僧答曰 ,何曾是獅子兒?正當那僧禮猶未起之時 :「是雄獅之子!」 0 那僧見方丈門開 方丈門 德 裡 山 ? ,其僧 禪師 , 入 得門 聞伊 一敲門 便禮 恁道 欲入 ,便騎 拜 , , 德 德 敢 上 Ш 自 Ш 那 稱 襌 , 僧 德 獅 師

實為 處 之 俗 人 去來?竟是何意? 規 矩 那 瘋 ,便道 僧 , λ 門方才禮拜,本是禮數週 德山粗魯,猶似法鼓山久學「農禪」之信徒,寡聞少見故 切時 只 如 `地就是為了要教學人親證般若智慧 那僧 才剛. 如是諸問 入門見禮 , 不 ,為 到 , 問佛光山四眾弟子,專問臨濟宗「真得」法 何德 德山合該 山 卻 騎其頸 客 ,從來不套交 氣些; ?又責為畜生 無 奈禪 情 門 不 寡 ? , 講 便 聞 又 這 責平 少見 問 些 何

普門自在

脈傳承之星雲法師,且請斷一斷!究竟是何道理? 由;爾若斷錯,只成個野狐,禪門正理知見猶未夢見在! 爾若斷得,平實道汝有來

頌 曰:

是非只為多開口,煩惱皆因強出頭;

此語星雲須自省,勿造是非莫營謀。

達者畜生到處騎,從來不與人相仇。(調寄鷓鴣天)勸大師:且開眸,不須諸洲建金樓;

(由公案拈提第七輯《宗門密意》錄出)

# 第五三五則 投子狐負

舒州投子山 大同禪師 僧問:「牛頭未見四祖時如何?」師 曰:「與人爲師。」

又問:「見後如何?」師曰:「不與人爲師。」

問:「諸佛出 世,唯以一大事因緣。如何是一大事因緣?」師曰:「尹司空

老僧開堂。」

爲

麼 師 但孤負先師,亦乃孤負老僧。」 [即從師得也!]師曰:「自著眼趁取。」曰:「恁麼即孤負先師也。」師曰:「非 曰:「通身撲不碎。」曰:「還從師得也無?」師曰:「終不相孤負。 問:「和尚未見先師如何?」 師曰:「通身不奈何。」曰:「見先師後如 口日 :「恁 何?」

的工廠等等,不一而足。世間的人事,是不是名牌,大眾很容易評鑑 於一些消費品,是不是真的名牌,就很難鑑定了。把物品做成名牌容易 乃至名牌的雜誌、名牌的茶館、名牌的飯店、**名牌的寺院**、名牌的花園、名牌 也成為名牌:學校辦得好,成為名牌的學校:一所幼稚園辦得成功,也是名牌: 星雾法師云:《…演藝明星中的大牌,也有人說那是名牌;有信用的商家 ;但是對 , 把道

德做成名牌 ,把學問做成名牌,把自己做成名牌,就不是容易的事了

東 有它引 西 既 人 名 要名牌 之處 牌 的 "**,** 就 。不過,流行的東西不名牌不重要,最好是自己做個名牌吧 東西 , 定要高難度的名牌;名牌是修練而成的,名牌不是買來的 品質也不見得就真的高 人一等 , 然而能 成為 名 牌 必 ! 然  $\bowtie$ (香 也

海文化事業公司

《迷悟之間》

第四輯

,頁 218~219)

大之 態 仍 青 之 上 始 牌 繼 際 |所得之同等名望 所 年 向 , 平 將 致 續 人 世 , , 界名 實云:星雲法師 佛 也 向 慈濟 脈 近 光 或 與 年 牌 際 來 仍 Ш 組 化 之 織 因 繼 塑造為世界廣聞之名牌 邁進 目 景 續 , 標進 豈 氣 向 ;是故近年台灣 有 世 不 一生劬勞、奔波各洲 界名 發 不 佳 知 注 而 , 重他國之救貧等事 開 者 失 牌 ?而 業 之 始作國 或 , 竟未 經 難 際 濟 化 際 以 , 能 雖 化 維 目 如 救 然 之事 今已 標 生 , 濟 前 困 而 目 窘 經 之 與業 , 自 進 的 此亦是欲求成就世界名牌之心 殺 成 , ,產生大量貧民 0 即是將 任 之 由 功 , 令自 案 是 欲 0 緣 獲 例 慈濟 自己塑 1殺以 故 取 不 亦 少 德蕾莎 , 了 台 復 造 , 寶貴 以 灣 難 踵 為 修 證 之 以 隨 宗教上之名 之 嚴 許 維 女 其 生 在 慈 多 生 後 壯 現 濟 世 , 象 廣 年 開

牌 就 把物 不是容 品 易的 做成名牌容易 事了 ,把道德做成名牌 然而 星雲數十年來努力經營 , 把學問做成名牌 , 將 自己 , 做 恝 成 自 了 2 做 成成名

見得 定 山 亦 者 固 將 就 佛 然 已成 光 然 真 的 山 而 做成 佛 名 高 光 牌 人一 Ш 了 , 之星雲等 然 等 ; 名 牌之後 而 其 然而 內 人 涵 能成 ,果然如星雲自己所説者 與品 , 對部 為名牌 質 份、 , 初機學佛者而言:「 果真高 , 必 然也有它引人之處 人一等?答案絕非肯 :「名 牌的 佛光山能 東西 是 定 成 , 故 為 , 品品 名 卻 質 , 是 佛光 牌 也 不 否

# 必然也有它引人之處。」

故 因 電 寺 洲 品 即 實景 列 於 緣 視 質 如 中 台 環 了 雖 此 今平實將逐年拈提星雲法師個人之「修證」 是 境 然 輯 知 而 佛光 中 故 廣 清 低 內 所拈 宣 幽 情 仍 劣 Ш 復 者 有 傳 於 , 又 漸 引 卻 提 , 世界各國所建寺院 皆極 復 者 有 人 次 離 擅 引 , 之 學 去之 輝 處 於 人 煌華麗 社 之 人 , 讀已 時 會 處 能 吸 人際 : , 引 本 仍 , (詳見人間 , 大概 關 自 有 不 山道場 新 知 係 知 如是);星雲其人夤緣政 之 佛 內 人 前 情之 營謀 光 廣 佛 仆 大 山名 教電視台報導佛 後 初 , , 金 機 是 繼 牌之品 内涵,供養佛教界一 碧 學 故 人 名 輝 不 聲廣 斷 煌 質 , 投 對 ; 光 0 此 分 然 身 大 山之日本道場 治 院 於 名 而 0 佛 牌 由 勢力 遍 佛 光 產 有 布 光 全球 山名 山 生 如 , 切 是 迷 又 之 學 護 牌 信 諸 自 各 本 之 持 設 大 栖

抑 非名 牌 牌 之平實、 自 己 若 對自己 不 須貶抑非名牌之正覺同 深 具信 S) 者 則 應 只 修會 作 推 銷 然 自己名 而 佛光 牌 山 之 名 事 牌 即 , 可 卻 恐 不 必 貶

普門自在

時平 名 之 言 牌 絕 實 之正 無 被 覺 絲 星 雲 毫 同 造 法 修 假 師 會 品 之 之 説 質超 無 根 , 皆 誹 勝 是 謗 , 便作 所 如 實 逼 而 無 , 不 説 根 得 誹 ; 不 謗 今 舉 由 之 語 諸 示 大 佛 , 如 光 師 是 與 山 破 諸 名 壞 學 牌 人 非名 之 共 品 同 質 牌 之 檢 , 核 證 信 明 譽 , 名 平 0 實 今 牌

之

事

實

真

相

,

便

致

大白也

1

乃 也 越 時 越 行 寶 法 是 是 發 間 貴 0 , , 求 名 與 低 與 卻 之 名 牌 證 牌 與 佛 切 下 錢 修 之 襌 學 者 佛 法 財 , 行 營造 宗 人 ; 法 之 時 , 開 解 於 反 用 質越 之 光 ,實不可取;星雲卻教人應將自己打造成名牌,全屬 悟 此 來 修 脱 而 , 明 真 打 是 證 道 遠 用 低 N' 相 不 造 證 , 來 下。 名 完全背道 量無涉 之境界 如 , 刻 應 安 牌 意 越是名牌 份 者 須 打造 守己 留 , , , 則 亦與佛法之佛菩提智無涉 由 N' 而 虚 是 是緣故 馳 , ` 幻不實之佛教界名牌 以 老 越 , ; 越 實 如 發 智 是 遠 是名牌者 修 辨 , 别 行 離 便舉投子孤 不肯安份 佛 而 0 是 法 非 故 修 名 , 修行 顯 牌 證 , 負公案 佛 之 者 示 與 佛 法 諸 ; , , 教 國 般 將 何 多 則 際 界 若 是 本 須 小 , 共 之 佛 應 之 名 以 法 聲 修 諸 師 法 用 \_ \_ 世 大 修 來 ? 生 證 項 俗 修 數 師 首 證 事 事 小 如 學 要 品 行 實 斯 + 道 相 場 質 之 年 而 之 : ,

麼 境 界 舒 呢 州 ? 投 子 山 投 子 大 襌 同 師 襌 答 師 曰 , : 因 當別人 僧 間  $\vdots$ 的 牛 師 頭 父 法 融 禪 那 師 僧 未 又 見 間 到 : 四 見 袓 到 的 四 時 袓 候 以 , 是 後 什 又

説

襌

是 什麼境界呢?」 投子禪 師 答曰 :「從此就不敢再當別人的 師父了

此 能 定 現定境神異境界 切境界皆空盡 於法界體性之實相修證上,終非正法,乃盡捨之,不復顯現定心境界;以 境 乃意識 了 知 ,招來 -頭法 自己 心修行所成之定境 融禪師見四祖前,乃是以定為禪,專在意識心上用 正 鳥獸銜花 堕於 , 便是 , 乃不 意識 供養 四 復銜花供養 祖所説之般若境界,如是之故,鳥獸悉皆不曾再見其復 N' 中 , 四方聞名,因此多諸學人拜以為師 不能了得生死,只成個世間聖人,於了生 0 後來四祖聞 其名聲,乃往見之, 功,是故顯現 為其 ; 牛 説 頭 法 法 死 融 , 許多 為 方 卻不 事 知

星雲、心定 頭法融禪師見四祖等事 碩空觀 法不 念之 而 立 即是 牛頭禪師如是境界,卻又墮於一切法空之空無見解中,同於今時印 證 ` 昭慧 佛 解 法 , 作為般若之證量 , 、傳道::等人,皆以緣起性空、一切法空之斷見論 ,詳見公案拈提第一 切法皆空即是般若 。由於認定一切法空即是般若 輯 《宗門正眼》 ,從此不肯再讓 第九十九則 人拜以 「牛頭怖佛」公案)。 為 解 師 脱 , 編 以 故 案 認 如是 : 牛

子晚間入夢來賜爾三十棒;夢中正挨棒時,莫怪平實未曾先言 意在 什麼處 ?豈是專言與人或不與 人為師者?莫錯會!錯會者,小心投

道:牛頭見四祖前之與人爲師,及見四祖後之不與人爲師,投子如是二答

且

悉皆欲 知 地之第 所見 尹司空(司空爲古時官位之名銜)爲老僧開設法堂 ?」諸 令大眾親證此第八識心。投子禪師聞此僧問這 有僧來問:「諸佛 也 佛 識 0 出世 如 經 來 中 藏 具 之因緣 説 ľ, 修 佛 除 之 ,詳見 《法華經》 所説 出 所 二障習氣種子後所成者也。 世,只因爲一件大事因緣 知 所見者 ,乃是 真 ,謂 如 0 N) 也 而來。 一件大事因緣 是故諸佛示現 開 ; 佛 ` 示 地 如 之 何是 ` 真 悟 如 ` 那一件大 ,便 入」佛 在 N' 人 開 , 間 即 示 之所 是 事因 時 日 因

大師 親 今後 是不是 證 尹 既 司空為 只 知 不 是名 如 再 ? 切 拈 諸 佛出世之因緣 若是者,是在什麼處? 伊 種 提 牌 道 開 子皆在自心 大 設 場 師 法堂」,即是諸佛出世之因緣 、名牌大師,可還道得麼?試道看 ! 料 爾星雲大師亦將不 如來 ,乃是為令眾生證得法界體性 藏中記存故 若不是者,因什麼道理說伊不是 , 敢再無根謗余也!親 由此 0 證實因果之不虛故 且道 ! 之真實 若是真能 :投子禪師 相 證 ; 投 如 會得 來 説 子 ? 藏 者 襌 者 者 爾星 師 , , 平實 究竟 竟 雲 説

樣 身 有沒 呢 都 ? 不 有僧上問:「和 有從 」 投 奈 何 您 子 禪 的 師 那 師 答曰 僧 尚您未見翠微無學先師時,是什麼境界?」投子禪師答曰:「通 父 不解投子之機鋒 那 : 「通 裡 得到什麼?」投子禪師更答曰 身都 撲 不 , . 碎 又 0 問曰:「那麼後來見了 那 僧 卻不 懂 得直 : 終究不孤 下 薦 先 師 取 以 負 又 後 間 又 怎麼 日 :

當時 日 從 家 先 : 0 你 可就 師 那 那 可得自己用眼睛去看取。」 是 僧 裡 完完 得 孤 負先 全不 到法了!」 師 曾領解 了 0 \_ 投子禪師見伊根本不知言語上之機鋒 投子禪師 投子禪師 言外之意 那僧懵懂 見伊問得越發遠了 , ,又問曰 更又問日 :「若是這 :「若 , 便訶責那僧 是這 , 乃 樣 樣 的 進 的 : 你 話 話 步 , , 指 那 就 您 但 示 是

孤負了

先

師

,

也真

的是

孤

負老僧了

更無 問平 之境 主合 如 法 又 負平實諸 在 脈 個 界 其 二語 實 傳承 學人學禪時 眼 個 前 者 皆 神 , 者 多老婆言語 非 力 道不知 ! 未 平實 , 從 為 審星雲大師還 若 對 修 於 不 但 禪 ,自心如來其實隨時分明現前,然而使盡吃奶力氣參究之後 大力 ,正是通身不奈何。及至悟得 會者 答 座下學人,應當有以教導,且道:在什麼處 而 : 0 得 , 通 ,且以白土燒個**名字牌**號送來,平實甫接得 亦 , 且道:通身不奈何底,在什麼處?爾星雲法 非 不 身撲 知平實意在何處 不 能 修禪而得 撲破 不碎!」 之 0 此 0 事雖 麼? 切學人皆當自己著 切學人若有所問 然要因 , 方知通身撲 若 能真實知 師 悟 , 卻是 不破 得 ? , 眼 平 實 薦 自 , 便見投 , 爾 悉 己 假 當場望地上 師 取 若 饒 原 作 既 , 欲 是 莫 來 諸天 此 子 會 要辜 本 襌 語 臨 真 來 濟 天 卻

頌日

撲

且

要

教

爾

會

去

通身是飯餓死人,頭頂沒水渴死漢;

未見先師不奈何,見後何曾相違犯?

通身分明眼自暗;

造名牌,燒名瓷

燒成名牌且損碎,空手相見亦璀燦。(調寄鷓鴣天) (由公案拈提第七輯《宗門密意》

錄出)

# 第五三六則 洞山無著

常 在 動 筠 州 用 中 洞 山良价 過 在什麼處?」太長老曰 禅師 師問 太長老日 :「過在動用。」師乃咄云:「出去!」 :「有一物,上柱天 、下拄 地 ,黑如 漆

然 後一轉,始 下得一轉語 如此 合得 有時 ? ,不得不與他。」師又曰:「直道本來無一物 師曰:「不入門者。」僧曰:「只如不入門者,還得也無?」 可師意。師曰:「闍梨何不早恁麼道?」 。且道:下得什麼語?」有一上座,下語九十六轉,不愜師意,末 垂語云:「直道本來無一物,猶未消得他鉢袋子。」僧便問:「什麼 **,猶未消得他衣缽**。遮 師 日:「 裡合 雖

汝 後 刀 向之曰:「若不爲某甲舉,即便殺上座也。」上座悚然曰:「闍梨且待, 舉。」乃曰:「直饒將來,亦無處著。」其僧禮謝 因有疾 後 有 \_ ,其僧 僧聞 曰 , 請 :「某甲三年請舉前話,不蒙慈悲;善取不得,惡 (上座) 舉;如是三年執侍巾瓶 , <u>(</u>上 座)終不 取 爲 0 舉 我爲 遂 上 持 座

佛光山所創辦之「人間福報」報社) 星雲 法 師之 《迷悟之間》 書中序文云:【…在各方的反應中, 說:很多讀者就是為了要閱讀 《迷悟之間》 例如 人間報 而訂 社

對撰 以後 吃檳 報 命感,推動著我每天在忙碌的弘法行程中,總是不忘要抽空與讀者結個文字緣。】 作為題材,結果得到學校老師的讚歎、欣賞。這些來自各方的反應,愈加 因此考取大學;有的讀者則把《迷悟之間》剪貼成冊,作為床頭書。也有人說: 目己本來有很多惡習 香海文化事業公司《迷悟之間》序文) ;也有讀者說:他看了《迷悟之間》以後,增加寫作興趣,作文能力大增 ;寫《迷悟之間》感到有一種無可推卸的責任,也正因為這份責無旁貸的使 ,家庭洋溢歡笑,一片溫馨和諧。甚至青年學人寫週記 榔,也不打牌了。有的家中原本婆媳不和、家人不睦,看了 ,自從看了《迷悟之間》以後,從此不抽煙 ,用《迷悟之間》 、不喝酒、不 《迷悟之間》 讓我

之福 易 之世俗 俗 書亦復如 閱 祉 平實云:星雲法師在世間法上之用心,一 至 有其 功利貪瞋等心性有所轉變 第 家 庭和 四 是 極大之功德 輯 ,在世間 樂…等 ,所說者皆是世間法 ;對於初學佛法諸人 法上極為成 可 謂功莫大焉 ,乃至教化世人爲人處世之道 功 ,實與佛法三乘菩提修證之悟無關 0 此 乃吾人所應讚歎者 0 然 , 向皆極為成功;寫作《迷悟之間》 亦有極大之功德 而 《迷悟之間》 , 對 , 一書 , 能 增進世間 於 令初 世人之移風 始 ,是故星 機 自 學人 法 上

**雲法師**於序文中自

言

增加 悟 後又 精 、證悟之事理 神 悟」的牽扯,有時候當局者迷、旁觀者清 將 取捨,也會給自己一番的深思。】此即星雲法師《迷悟之間》 所 所謂 如是 在 也 世俗 : 『迷悟之間』 在 ,則有大過也!彼作是説 日常行事中之迷與悟,非是佛法上之迷與悟 法上之種種事相之觀察與 , 主要的就是吾人在日常行事之中 應對等事理 ,所以幾句小語 , 加 , 以 , 偶 0 總有 附 然 會 而 而 為 一書之主 些「 給 星 佛 雲 予點 迷 法 法 中 師 破 要 與 開 隨 ,

經云 的省思、觀照,當下就是悟的甜蜜了。】(香海文化事業公司《迷悟之間》序文) 風的吹拂 :「煩惱即菩提,菩提即煩惱。」鳳梨、葡萄的酸澀,經由 【其實,迷悟只在一念之間 ,酸澀就可以成為甜蜜的滋味。所以,能把迷的酸澀 ·一念迷,愁雲慘霧;一**念悟**, 陽光 , 經 過 慧日高 的 照射 一些自我 懸。正 和 如

是導致佛光 般 段 過 法上之 文 若 , 字 證 若 抑 依其書中所言,自己定位為世俗法上、人天善法上之人間 悟 證 之 E 悟 牽 有 實義 與 強 大 山之信徒以 功 世 附 俗 德 混 會 為 法上之 淆 , 而 佛 能 為 言故 法上之 令世人獲得世間法上之和樂幸 醒 : 世俗法上之修善懲惡即是佛法 悟 ; 迷 混 如是 為 悟 , , 譚 則 則 將 有 , 大 説 佛法之二乘菩提之悟 過 為 無 , 此 别 非佛 則 福 成 法之證 故 誤 , ; 導 以 但 爲 眾 悟 , 將 星 善行 生 意 雲 世俗道 大 涵 法 , 乘 則 其 故 師 理 菩 結 文 非 之 提 與 末 但 さ 認 此

清眞相 之佛法 即是佛法上之證悟,則有大過;必令深妙之佛教法義淺化故,必令出世 隨之趣向世俗法中流轉故,必令佛法之三乘菩提真義湮滅故

可觀 皆有過失 是故 ,然不能抵其佛法上誤導眾生之過,不能抵消其導致眾生對佛法證悟定義 , , 必 彼 皆造成世人對佛法之誤會故。是故彼書在世間法上之功德 《迷悟之間》 一書,序文中對於「悟」之定義 ,以及書名之 刊 雖 定 極

產生誤會之大過失也

所致 證 將 於 解 悟 解 如 , 般 脱 信受印 同 。是故 星雲法 若 道之 星 , 雲 師造就如是過失之根本原因,皆是由於對佛法三乘菩提之真 即是解 正 法 順法師人間 ,真學佛法 理所在 師 \_\_ 脱道之證悟 般 ; , 墮 然 者,當知二乘解脱道之正理 佛教邪思, 在 後進修禪宗法 世 ,若如是 間 法 依印順人間佛教之藏密應成派 上 , 以 門 ,誤會佛法可謂大矣 為不貪著我 ,方得真實 ,隨後亦當解知佛菩提道 所 證 時 悟 般若 , ! 即 是 ; 若 斷我見 中觀邪 不 如 義 是 見 不 , 即 能 而 , 異 是 終 行 理

方大 内容 聞 解 師在解脱道 脱 解脱道之修證,要在斷我見與我執,斷除我所之貪著時,仍是凡夫,未入聲 , 果 切 位 佛 中 門學 ; 上之邪見與誤導也 此 人 即是大乘法中所説斷 皆 應 7 知 之 ; 以 此 見思惑内涵之如實之了知 見惑與思惑之謂 也。是故見惑與思惑之 , 便 可遠離諸

!

界 了 除 修 所 得 知 我 學 應 切 如 , 見之 修 故 見 大 人 來 至 於 舉 及 藏 惑 乘 所 前 佛 洞 與 佛 應 不 後 菩 思 山 法 能 斷 , 提 當 無 惑 最 者 便 訶 之 著 先 之 自 重 , , 修 内 公 了 要 便 然 如 證 案 之 是 知 起 漸 涵 我 事 方 初 , , 0 次發起 要 共 見 所與我之 屬 地 , 在 諸 思 亦 真 無 親 惑 佛 是最 般若 生 正 證 門 之内 之 法 如 學 分 之 急 大 忍 來 人 際 智慧 涵 之 乘 , 藏 説 事 既 佛 如 , , 襌 已了 然 是 法 ; 0 親 後 然 然 也 親 證之 知 方 而 證 後 0 能 求 是 道 進 , 時 免 悟 故 則 種 修 即 為 當 之 智 大 是大 , 求 大 前 尋 乘 , 方廣 證 師 求 能 , 乘 襌 所 當 禪 辨 法 宗 宗 諸 誤 先 \_ 中之真 導 斷 之 切 證 唯 悟 除 證 諸 ; 識 故 之 我 悟 方 經 見 智 説 見 大 , , 道 慧 應 乃 師 配 先 斷 是 合 證 ,

常 聲 斥 喝 日 在 斥 : 動 筠 太 用 州 出 長 中 洞 去 老 , ıb ! 過 良 ? 在 价 如 只如 是不 什 襌 麼處?」太長 師 此一公案中 顧其身分之崇高 \_ 日 問 太 長 , 太 老日 老 日 長老答云:「 : 「過 , : 「有 竟是何 在能 物 意 動 , ? 過 上 ` 在 能 拄 動 作 天 用 用 ` 下 0 0 拄 洞 洞 地 山 رار , 為 禪 黑 何 師 如 便 乃 漆 大 喝 ,

佛 欲 有 動 性 能 用 每 見 動 , 然 大 行 能 蘊 而 用 師 所 彼 與 0 攝 等 這 學 諸 能 Ĺ 既 人 動 作 是 能 卻 如 行 不 用 是言:「 蘊 底 曾 覺 所 解 知 攝 知 正 じ : , 當 則 動 , 我 便 知 者 是 一念不 行 本 是 蘊 我底真 乃是變易 因 生 於 時 如 色 蘊 , 佛 此 無 之 性 然常之 覺 存 , 知 在 便 法 是 ジ , 佛 仍 風 , 是 大 所 然 眾 能 所 證 緣 轉 之 隨 所 真 ら い , 生 故 所 如

成 見 法 野 , 狐 ,有何可執?是故,太長老此答,於一般學人而言,本無邪謬,乃是正知 切未 襌 子 悟及錯悟之大師與學人 若 有 人 因此 為 人印證為悟者,無量世中墮於野狐之身 ,悉皆應領受之,不可墮於行蘊中 , 難 , 可 否 得 則 離 即

唯

除後

時

值

遇大善知

識

,

為

其轉之

斥 道 在 也 長 故 : 動用」,有何過失?便致晚輩洞山之喝斥? , 老 : 伊 加 此 然 假 斥能 以 於真悟之人 只解恁麼 饒 喝 假 動之不 . 斥 使後世真悟者能參究親知其中緣由。 令其太長 , 不留 止 去 而 , , 言 情 老增進般若 亦 不 面 ,悟後仍作是語者,則有大過,是故,洞 解恁麼來 無 ; 過 學人不可因 失 0 智慧故 更道 0 動有何過!」如是等人,洞山禪師常有訶 此 ; 若是世諦 便言洞 若有真悟之人問著 且道:洞 山 流 為 傲慢、為「 布 , 山禪師之太長老云「過 亦能 增益 不 山禪師對其太 ,平實但向 尊 後世已 師 重 悟之 道 伊

時時 本 此 者必是已 非 言六祖當 樹 勤 洞 拂 山 悟 拭 明 襌 時尚在東 師 鏡 , , 有時 隨 亦 勿使惹塵 非 即 垂 傳 台 山當行者時,見神秀禪師題偈:「身是菩提樹,心是明鏡台; 語開示諸弟子:「直道本來無一物 誦 ; 埃 之 本 來 。」六祖當時便口 0 後來 無 \_ 物 五祖聞道有此一偈 , 何 處 惹塵埃? 唸一 偈 , 請張 當 早知 時寺中 猶未消得他鉢袋子 別 必是盧行 駕代書於壁:「菩提 -僧眾 者 以 所 為 題此 偈

具 其 載 遭 此 害 何 事 曾 乃 證 以鞋 然 得 而 自心 擦 未悟之人根本不知此偈心境實猶未悟 去 如來?是故未悟之人每歎六祖此時已悟,皆是誤會者也 , 並 云 :「此亦非 悟 0 \_ 盧 行 者身命便得 ,只是墮於緣起性空之頑 暫保 0 六 祖 壇 經 中

唯

有

真

悟

之人

方能聞之便知六祖作偈當時其實未悟,是故洞山方

有此

語

門的 門 來 得 洞 況 根 能 本不 0 ` Ш 就 , 受祖 算 與 襌 洞 人 是 師 是 雲 Ш λ 般 答曰 啐 襌 還 衣 能 門 若 能 啄 師 與佛缽 夠 襌 門者 :「不入門的人才能得。」洞山之意乃謂: 説 同 有 夠 師 時 之屎 得 得出本來無一 S) 為 之 ?」當時便有一僧出問:「那是什麼人才應該得佛缽與祖衣?」 到 , 機 伊 方能得之 橛 佛 ,乃答曰:「雖然如此,不得不與他 鉢祖衣 , 露 焉 能 柱、 。那僧不解洞山之意,又問 會 媽 物這句話 得 胡餅 ? ? 卻是誤以為不悟入般若 ` 花藥欄一般 也還是消受不了裝佛鉢之布袋子 , 同是啐啄同 能證知有一從來不入佛 [日: ` 這 不證 如 時 話 果 之 卻 得 真 用 佛 的是 又 旨者 向 那 偏 不 何 僧 中 可 λ

最 轉 他 末 語 衣 後 鉢 ? 洞 Ш 真 句轉語 後 禪 來 悟 師 之人 有 見 大眾 , — 上 始 , 得洞 在這 並無 座 , Ш 下 裡 一人能會 禪師 應該 語 凡 允可 有九 能夠下得一 ,乃又開示 十六 0 洞 山禪師當時訶責那 轉 句轉語 , 日 都 : 「直道 不 能 才 契 行。 合 本來 洞 且 僧 道 Ш 無 日 禪 : :「你爲什麼不 師 應 物 該 之 , 下 意 猶 得 未 什 直 消 麼 到

### 早早這麼說出來?」

巾瓶 終究 是無處可安放 殺之,心中悚 肯為我舉 既然善心求取不得,如今我便惡心求取。」遂持刀指向上座曰:「如果您還是不 上 「當時我在 座 ,請求上座您舉示以前在師父那裡所舉底轉語,卻是不蒙上座您慈悲開 不肯為 舉 説 有一位已悟之僧,聞説上座所下轉語,已得 説 那 師父那裡的最後一句轉語是:就算是將如來藏執持過來給您,您也 那 , 句轉語 然警覺,乃告之曰:「你且稍等一等,我爲你舉說吧。」 現 。 **ட** 僧舉説 在就 那僧聽了, ; 。彼上座後時因有重疾,那僧乃藉機告曰:「我三年來執侍 殺了您。 如是三年執淨瓶水及布 \_ 當場對上座禮拜道謝 上座見那 僧求法心切,乃至證悟極深之人亦欲 巾奉侍上座 洞 山禪師 ,以求開 印 可,便來請求此位 示 乃開 然 彼 示日 上座 示;

何有 復 乃至三天亦難 示,無怪乎那僧藉病惡取之。如今還有如是僧麼?莫道三年執侍巾瓶侍 如是虔心 悟處?殊不 看伊古人 每次都將六 以求,三年執侍巾瓶 ,雖已證悟 可得也! 知 祖悟前所造之偈 洞 山禪師等祖師早已拈提過了 ,為求更深入之般若智慧 更何況星雲大師在國父紀念館 。那上座慳吝於法 , 取 來作為中心 思想, , 早已指明六祖造偈當 ,三年之後仍不肯為 雖然乃 講 營 過兩 造大聲勢而 至唯有 、三遍 \_ 旬 宣 **《**六 菜奉在 轉 一説 那 語 之 祖壇 側

造偈 未 疾遲有差 何差別 悟 上廣 , 故道 ? 便 作文章。 ,非無因 六祖當 教 洞 也! 山禪 於此一事上,便見得星雲之未悟言悟也!是故 時 造得 師印 只 如是偈 如那僧道:「直饒將來,亦無處著。」與初悟之智 ,連缽袋子都得不到 ,星雲卻仍 在 ,各人之 六 祖 悟 前所 悟 ,

有

可之?

麼?\_ 下著!」會麼 且要爾宣述所悟;正當爾口說手呈之時,不待爾言畢 切 真悟之人 ?一切欲證無餘涅槃之禪宗真悟者,悉皆不得外此 欲 知 麼?且覓平實問來!平實甫聞問 便 , 問爾 平實且 而 求 : 爾 教爾 悟 :「放 個什

爾若 當時放 下所悟般若,放下所悟真如心之執著,平實卻又當頭 棒 喝喝

道

爾今解得恁麼去! 何不解得恁麼來?爾還能放下個什麼?」

頌 日

來 無 一物 缽 袋難 消 莫 道 佛 鉢祖 衣

本

過 在 動 用語遭斥 ,喝 令出去為 伊

饒 古 德 爾 悟 此 事 , 聞 時 亦頭低 人 悉怯聞 迷 濛茫然 , 難 知 所 趣

;

0

普門自在

將來亦無處著,意深人難會,聞者眉鎖,難見洞山心跡;

説文解字,無非戲欺!

四方大師,縱入門,難得祖衣;

欲知不入門,出門向晚

,搖漿月溪! (調寄夜飛鵲)

(由公案拈提第七輯《宗門密意》錄出)

第三二六則

南泉不是

住在 悟 行 力 師 章敬 來 到 正 所 章敬未必道是,南泉未必道不是。」又云:「遮僧當初但持錫出去恰 前右繞三匝,章敬云:「是!是!」(長 其 惟 池 轉 這個 哪一念大乘 即 覺 僧 州 即 不打 無罪」云:《忽然悟到大乘這念心,通通懺悔了,這才是真正的懺 , 又 南 燈 法師開示六祖壇經懺悔品第六 「無相頌:忽悟大乘真懺 地 是 始 泉普 到南泉 方 即破」》 終 瞌 , 成 是汝不是 , 所 有 一 睡 願 心呢?就是師父說法、諸位聽法這念心,不想過 壞 ,這念心清 襌 , 0 亦 師 ᆫ 繞三匝,振錫而立;南泉云:「不是!不是!此是風 僧 切罪通通滅得乾乾淨淨,就是禪宗祖師所說「千年 0 有 云:「章敬道是 」(長慶代云:「和 僧參訪 楚明白 京 ,站得住,站得長,這就是大乘心。安 兆府章敬 慶 , 禪師聞云:和 和 尚 尚是什麼心 寺懷 爲什 惲(暉 麼道 尚佛 行 不是?」南 ) 禪 ?」雲 法 師 身心 , 去 悔 於 居 、現 何在?) 章 , 除 泉 錫 好 敬 在 云 云 悔 襌 邪 :

又

解釋「吾祖唯傳此頓

法

,普

願見性同

體

云:**《吾祖所傳的就是這** 

了了常知,處處作主,頓悟自心直了成佛就是這個:聽法這個、說法這個 個 這就是頓 頓 悟法門:不思善、不思惡,師父說法、諸位聽法這念心;如如不動 法 0 》(以上摘自中台山靈 泉雜誌第三十六期 37 頁 一九九九年二月五 日 出刊

子 再 信 外 謬 贈 名 徒之 Ξ 道 故 閱 陳述惟覺法師此 ; 平實云:余於一 得 有 邪 版 智 罪 數甚眾 中 見 復 生徒 惟 經 再 , 用 覺 四 度 當 以 年 隱名 ; 余 法 速 誤 而 師 以 導佛 共 至 陳 , 一「錯悟」,復於一 九九三年出版之 稟 予 愍諸佛子受其誤導 述 子 九 惟覺 惟 以 覺 拈 九 0 復 九 提 法 法 年 因 ,不再隱 師 師此一「錯悟」,以其歷時二年仍未 揚 此 都 師 無 棄 善於 長進 《念佛三昧修學 常見 九九五年出版之《禪 其名 、同 宣 外 , 道 傳聚 仍 諱 墮未悟言悟 , 藉 刊 邪 眾 出 見 以 其 , , 次第》 警 廣 同 回 覺 大 聚 歸 妄 中 生 正 書 . 錯 台 語 徒 法 悟前與悟後》 山 悟 中 業 , 0 之 故 故 , 已 之 改正邪 所 四 , 眾 常見 必 誤 曾 隱 弟 須 導

轉 劫 來本 法 輪 經 . 就 中 己 「不思善不思惡」 不思善惡之真心 説 此 心名之為我,乃是意識,並謂錯認此心為真者,名 。聞法説法之心乃是覺知心 者 , 非 謂 修已然 後不思善不思 ,非是真心 悪 乃 為 謂 ; 我 從 佛 見 於 無 初 始

,

法 輪 諸 經 中 , 佛 又 處處指陳此能知能聽之心名為 意識 依 於 阿 賴

見

外道

之

邪

見

也

恆 有 耶 之 所 亦 常 藏 不 覺 不 能 壞 知 去至 N' N' 種 來 子 是 世 及 故 意 佛 根 説 與 此 五 能 根 聽 方 能 能 知 現 能 行 覺 , 之 故 ľ, 名 於 依 五 他 位 起 斷 性 而 , 不 非 現 本 來 , 故 自 己 非 己 常

後 悟 惟 之 滅 是 世 為 不 暫 為 故 之 覺 斷 俱 能 , , 五 滅 此 若 能 己 有 去 大 依 法 卻 位 世 不 妄 他 聽 , 依 至 師 覺 者 之 次 起 依 能 , 來 語 不 知 覺 H 若 説 性 於 世 業 見 心 眠 知 又 能 五 者 阿 中 S' , 不 熟 S) 以 復 根 謂 賴 知 , , 讀 無 非 此 説 現 俱 耶 之 : 不 Ξ 爲 夢 從 行 此 N' 壞 此 肯 ` 轉 涅 時 前 有 , 世 ľ, 唯 , 幡 法 槃 念 世 故 根 命 覺 , \_ 然 輪 , 悶 來 不 身 世 根 念 知 是 修 諸 絕 , 故 一 能 暫有 變 不 N' 名 ` 正 經 時 意根 無 去至來 存 易 以 ? ? 想 , 此 , , 多 切人不 注 定 正 世 此 , 此 因 世 年 世 死 : 於 世 ľ, 之 來 無 時 N' 0 即 有 識 非 憶 以 想 是 永 種 永 同 根 ` 宿 定 之 故 不 無 之 斷 身 者 命, 誤 前 想 N' 流 能 滅  $\overline{\phantom{a}}$ 謂 導 具 定 世 現 注 , , 須 學 廣 足 中 同 之 永 人 不 , 修 五. 大 Ξ 斷 覺 證 不 宿 根 註 佛 世 得 轉 知 方 復 命 並 子 几 能 法 中 N' 現 ` 通 有 禪 同 輪 又 不 滅 現 ; 命 而 陷 諸 復 非 盡 行 能 根 後 息 之 未 經 夜 定 , 來 如 知 脈 色 云 中 夜 至 悟 眠 中 之 俱 身 説 此 言 何 斷 熟 斷

是 則 復 於 次 依 他 惟 起 覺 性 法 上 師 更增遍 於 此 依 計 他 執 起 性 性 , 之 違 前 遠 六 Ξ 識 乘 上 涅 槃 復 加 云 何 處 廣 處 大 作 生 主 徒 不 之 知 性 其

業 見 祖 懵 建 廣 資 遍 聞 認 有 於 涅 今 計 中 外 立 大 財 槃 者 覺 定 處 師 無 正 ? 復 徒 所 法 正 惟 之 之 道 證 執 知 處 , , 次 無 悟 知 否 眾 助 云 性 覺 N' 我 作 味 知 何 量 處 定 其 為 主 正 末 法 盲 公 : , 證 弘 處 案 處 排 廣 尤 見 速 那 師 我 之 從 俱 悟 處 揚 大 與 斥 覓 重 識 開 用 生 用 ? , , 之 佛 於 凝 常 徒 Ξ 速 純 為 示 我 ; , <u>~</u> , 人 平 並 滯 見 眾 所 以 捨 維 真 執 轉 苦 廣 以 必 説 實 迷 説 免 常 外 法 來 , 犘 大 如 此 即 能 處 拈 死 見 於 Ξ 道 輪 世 未 詰 , 徒 俱 因 通 於 處 提 多 乘 來 外 邪 表 正 眾 諸 經 生 此 達 作 諸 祖 法 道 法 相 墮 劫 捨 ` , 我 N' 經 宗 主 師 常 義 多 皆 重 報 邪 楞 ? ` 執 而 説 門 不 之 句 見 公 見 如 令 報 顛 時 伽 故 有 能 祖 信 N' 案 下 是 外 認 乎 倒 悔 ; 經 輪 處 0 師 佛 名 莫 不 無 道 取 , 之 轉 此 處 ! , ` 證 莫 語 為 即 將 智 邪 依 而 知 生 N' 作 斯 如 悟 真 非 意 及 常 他 自 不 來 見 死 恆 主 非 , 公 見 實 真 根 解 殊 中 起 內 之 命 藏 智 ` 案 悟 末 證 外 不 ? 性 N' ; 無 經 永 執 人 , ; 悟 云 悖 那 之 諸 道 : 可 之 無 阿 0 從 , 若 今 多 識 成 邪 : 解 何 離 前 乃 所 補 休 賴 於 開 觀 共 聖 見  $\forall$ 0 圓 六 耶 因 行 歇 救 襌 示 惟 普 捐 眾 置 等 成 識 為 能 也 , , 宗 覺 寧 復 勸 數 於 實 生 Ξ ` 我 名 祖 不 又 法 惟 今 佛 十 性 合 無 恒 所 轉 為 且 畏 處 師 師 覺 億 處 量 法 審 眾 法 , 拈 懼 處 證 乃 乖 處 劫 既 之 法 恆 思 輪 生 合 師 至 作 提 大 不 悟 中 違 外 來 量 諸 顛 Ξ 南 妄 於 能 公 及 百 主 執 經 倒 , 泉 語 常 通 案 反 其 億 乘 之 見 向 故

不是 能 證 公 實余言不虛 案 , 共 爾 也 法 師 四 眾 弟子 商 量 , 或 有 僥 倖 悟 得 者 , 不 計 人 數 多 寡 , 皆

僧參訪京兆府章敬寺懷 暉 禪師 , 於 章 敬 襌 師前右繞三匝 章 敬 云 :

一是!是!」

卻 是 相 大 師 國 但 之 只 之 證 招 禪宗史》 , 許多法師及大學教授喜樂研究禪學 人 坐 來 中 悟 古 長 中 時 , 公案皆在 而 慶 參 亦 \_\_ 及諸 以 慧稜 詳 旦 復 情 問 體 如 解思惟廣著禪學書 揣 襌 是 著 究 作 務 測公案等書 師 , , , 悉 所 動 批 多 以 悟與諸 有 轉之中契 評 意識覺 此 : 輩 章 祖 , , 敬 以 知體性為真如 無二 入 , 是故章 和 籍 邀大眾恭敬 尚 無別 , 誤 便於生活 ! 您 將 敬 導眾生。平 禪 , 的 諸 禪法當作 師 佛 及與 人還 勞 , 懶 法 無 務 於 身 名 能會得 動 辨 一非野 實 ジ 聞 作 正 卻 何 門 之 0 , 不 在?」 彼諸 麼 學 狐眷屬 中 便 於 揣 ? 問 對 動 人 如 摩 , 彼 轉 是 等 著 ;今時 僧 中 著 二云是 盡 每 作 契 於 見 墮 表 中 風 祖 如

伊 禪 語 瞞 師 彼 點 ? 僧 亦繞三匝 破 向 以為右繞三匝 伊 彼 道 僧 「不是 慌了手 振錫 ! 不是 一招 而 腳 立 , ,不肯禮拜 沒做道理處 !此是風 即 可走遍天下叢 力 ; , 所 南 只 轉 泉 得問云 林 宗教俱 始 , 終 遂 : 會 又 通 章 成 來 , 敬 爲 到 何 襌 壞 南 等 滅 泉 師 精 之 説 參 奇 這 訪 法 , 樣 豈 普 0 就 受 願

是 如 尚 今 您 時 爲 法 什 師 麼 居 説 士愚盲不見 這 樣 不 是 ? , 竟 果 敢 然 寫 被 書 勘 説 破 襌 。見 、誤 得 導 南泉 眾 生 火 眼 賺 金 佛 睛 法 內 資 外 財 徹 0

明 南 非 泉 聞 彼 僧 恁道 , 便 向 伊説:「 對章敬 襌 師 而 言, 這 樣 就 是 ; 對 你 而 言

這 樣 卻 不是

南 捉 泉 摸 長 嘴 不 慶 説 透 禪 不 0 師 是 聞 , 雲 南泉恁道 居 未 必 錫 向 襌 他 師 , 又 説 卻 不 拈 代 是 道 彼 0 : 僧云:「 章 敬 襌 南 師 泉 口 和 裏 尚 説 究 是 竟 , 未 是 什 必 麼 向 ジ 他 行 説 ? 是 令人

人 摸索 這 些 不著 襌 師 真 是奇怪 , 所 悟 分 明 同 , 云 何 卻 有 恁多 言 語 出 λ ? 令 諸 學

是 ? 雲 只 如 居 章 襌 敬 師 這 道 是 拈 時 , , 為 有 什 什 麼 麼 卻 處 教 不 諸 肯 方 他 分 ? 疏 南 不 泉 下 道 ? 不 為 是 什 時 麼 , 什 卻 教 麼 章 處 敬 未 必 南 泉 道 不 解

頤 有 不 住 語 山 ? 本 惟 錢 覺 法 , 而 師 僅 若 得 能 階 知 七 得 住 此 ; 中 尚 蹊 無 蹺 道 , 種 方 智故 解 章 , 敬 仍 南 非 泉 初 雲 地 居 ; 長 於 慶 別 諸 教 祖 中 語 僅 話 得

成 方 賢 猶 未 證 聖 , 不 得 自 命 聖 人

為 真 如 者 , 豈 唯 不 λ 大乘見 道 七 住 賢位 , 亦 乃 不 知 小 乘 初 果 我 見 初 斷 N'

若

仍

不

能

明

證

南泉雲居

諸

祖

弦

外

之

音

`

語

外

之

意

,

仍

執

能

聽

能

説

之

境,凡夫外道無異。

話 平實跟前一 茶來! 為 什麼道「這僧當初 ?平實若是彼 如 有 南 人 泉向 要 擲,轉身卻迴中台山 喝 彼僧道:「不是 僧 , 有人不喝 , 但 當 持 時 錫 但 出去恰好?」雲居究竟是什麼心行?作恁麼語 。 ∟ 將 !不是 錫 法 杖擲 , 更有何事! 師欲曉麼?但將錫杖來至正覺講堂 !此是風 向南泉跟前, 力所 轉,始終成壞 卻自覓座伸手云:「 。 **」** 雲 , 望 點 居

由公案拈提第七輯

《宗門血脈》

錄出)

#### 第 五〇二則 樂 山 閉

出 家 0 澧 唐 州 大 藥 歷 山 八年, 惟 儼 襌 納 師 戒 于 絳 衡 州 嶽 人 希 , 操 姓 律 韓 師 氏 , 0 年、 乃 日:「 十七 , 依 大 丈 潮 夫 陽 , 當 西 離 山 慧 法 照 自 禪 師

豈 能 屑 屑 事 細 行於 布 巾 耶 ? 即 謁 石 頭 , 密 領玄 旨

石 頭 **曰** : 日 「恁麼即開 師 坐 次 , 石 坐也 頭 睹 。 **ட** 之 , 問 曰:「若 曰:「 汝 閑 在 坐 遮 , 即 裡 作 爲 麼 也 ? 石 曰 : -頭 日 切 :「汝道不 不 爲

從 來 共 住 不 知 名 , 任 運 相 將 只麼 行 ;

,

且

不

爲

個

什

麼

?

曰

:「千聖亦不

識

0

石

頭

以

偈

讚

曰

自 古上 賢 猶 不 識 ,造次凡流豈可明 ?

石 頭 有 時 垂 語 日:「言語 動 用 勿交涉。 師 曰 : 不 言 語 動 用 亦 勿 交

涉 石 頭 曰 : 遮 裡 針 箚 不 λ 。 **ட** 師曰:「遮裡 如 石 上 裁 華 0 石 頭 然 之

聖 嚴 法 鰤 云 : **《「蚊子上鐵** 牛」是禪宗的常用語,有兩層含 意 第

師

後

居

澧

州

藥

山

,

海

眾

雲

會

0

是 知 悟境不容 標是一 置 隻 鐵 扅 牛 根 你 本開不了口 自己是一隻蚊子 形容 ;第二,未開悟前 ,仍要繼續 不 斷 的 下 修 去 行 過 從 程 思辯 ф 和 明

普

追 既 踏 羅 實 求 不 輯 是 雷 的 内 等 角 0 外 待 既 度 和 不 看 , 主 要 , 客 時 那 用 也 力 是 起 要 愚 , 放 堅 蠢 同 持 下 的 時 , 也不 。 到 ` 這 無 就 最 · 要 聊 是 後忘了自己是在用功 的 放 悟境 棄 但 ; 現 既是 以 前 用 。 **※** 功 在 夫 用  $\overline{\phantom{a}}$ 東 而 力 初出 言 , 版 ,也忘了自己是 同 社 唯 時也不要祈 《公案一百》 有 如 此 オ 頁 能 求 (94) 在 踏

廣 處 餘 行 年 , 所 平 佛 流 實 門 通 創 云 於 造 四 眾 天 出 : 聖 皆 下 之 嚴 己 大 , 法 句 名 知 師 聲 悉 旬 既 皆 , , 未 成 設 作 曾 野 欲 如 證 狐 是 補 悟 證 救 公 據 案 , , 偏 E 拈 , 又 如 無 提 今 好 門 , 連 説 狐 矣 悟 狸 載 ! 後 愚 尾 於 事 巴 哉 報 揚 紙 , ! 以 向 悲 ; 邀 後 半 哉 令名 天 更 ! 高 梓 , 乃 行 沒 為 遮 以 十 掩

非 來 之 耶 流 自 發 依 露 自 己 實 襌 強 在 起 , 子 記 侃 性 者 相 N' 當 侃 S' 研 , 法 乃 之 知 究 而 0 兩 本 以 如 之 談 忘 : 是 來 親 只 意 時 倡 管 發 清 證 識 打坐 導 淨 如 人 依 思 性 來 只 惟 所 舊是第六意識 管 藏 者 未 組 ` 之 打 實 能 織 ,乃是 本 坐 相 發 而 之 來 N' 得 , 意識 人 常 言 , 0 , 住 因 如 人 ιζ, 永 涅 此 N' 是 所 , 並 槃 遠 也 得 正 未 不 以 體 理 能 0 不 坐 能 性 現 言 因 至覺 發 觀 , , 此 起 切 由 如 而 而 知 襌 般 親 來 句 得 N' 子 藏 若 證 句 轉 忘 智 欲 故 之 契 變 慧 卻 求 中 符 為 六 乃 證 道 Ξ 0 第 能 般 塵 悟 性 乘 若 從 八 ` 經 忘 自 之 智 阿 本 慧 賴 卻

7

知

莫

為

聖

嚴

法

師

之

言

所

惑

普 PF 自 在 之

緣

聖 界 槃 惡 乘 見 塵 嚴 而 般 , 是 得 若 中 活 法 者 如 故 是 都 師 智 , • 與 當下者 而 然 慧 不 依 印 生 後 執 ? 舊 活 順 起 意 般 著 不 在 般 識 若 六 法 能 當 亦 若 覺 塵 師 智 證 下 復 知 慧 等 智 得 ` ட் 如是 人 慧 N' 之 聲 都 之 乃 發 , 轉 不 聞 一切 同 : 至 依 起 執 初 欲 正 如 \_\_ 果 著 境界 , 以意 切種 來 當 要 自 , 見聞 藏 己 因 何 識 ,皆是意識 本 智之智慧 況 者 親 覺 來 覺 證 能 知 知六 所 若 如 證 ľ, 住 來 得 不 λ 一之中 塵 藏 聲 境界 斷 住中道境界者 方 而 而 聞 除 是親 道 現 了了了 阿 \_ ,從來不是實 境 觀 羅 覺 界 證 其 分 漢 知 本 明 中 , 所 S 時 以 來 道 不 常 所 之 觀 自 能 而 能 者 為 性 不 乃 證 知 實 清 至 得 壞 境 之 絕 淨 相 之 處 界 也 大 非 境 涅 之 於

相

免 正 尚 作 之 我 亦 受 且 為 任 非 見 ` 諸 不 聲 何 眾 聲 邪 能 聞 境 生 聞 師 切 獲 解 界 我 初 真 得 誤 脱 所 果 , 聲 正 導 道 或 住 所 學 聞 之 其 境 住 步 佛 證 初 變 界 境 之 λ 果 悟 相 故 界 人 歧 之 境 之 , , 途 分 界 任 , 名 是聲聞一 復 若 證 者 何 為 又 非 解 境 我 , 違 純 脱 皆 界 見 犯 為 是 境 者 至四 , 大 修 界 錯 作 所 妄 學 , 會 為 住 一果人 何 語 人 佛 襌 境 況 戒 天 法 宗 界 所須 能 之 善 ; 故 之 發 苟 法 人 證 0 斷滅 起 能 者 是 , 悟 般 如 , 皆 故 ` 之境界故 若 是 皆 是 作 , 智慧 者 當 未 以 為 了 斷 , 般 此 ? 知 我 若 活 世 如 ,是 , 見 在 之 是 方 而 當 之 證 有 後 正 意 悟 下 證 可 知 識 是 破 言 智 箬 莫 用 嚴 你 如 在 教 前 應 自己 放 知 故 聖 壞 説 慧 待 用 力 示 法 之 嚴 棄 師 目 復 言 正 者 復 悟 功 目 顯 , , 次 境 用 標 是 次 不 法 法 發 同 卻 標 ; , 特 來 當 也 時 為 及 師 而 以 0 何 , , 以 聖 是 己 悟 如 忘 誤 隻 用 親 義 也 未 在 是 境 了 導 蚊 嚴 故 力 不 知 證 ? 般 ; 世 言 眾 本 自 要 法 不 未 如 子 如 由 , ` 尊 語 己 生 無 亦 祈 師 許 是 來 未 具 , 自 臆 教 是 , 一 切 , 藏 仍 云 境 玄 莫 求 悟 明 正 想 知 誡 便 在 , 而 要繼續不斷 :「未開 言 界 妙 放 ; 見 之 言 猜 : 開示 追 身 棄 既 之 , \_ 為 不 測 0 , 真 非 求 非 不 所 ; 及 證 防 , 實證悟之人, 言 鐵 是 當 <u>۔</u> 是 切 切 而 有 悟前 義 悟 眾 : 牛 現 不 證 用 等 行 言 生 故 之 聖 成 力求 待 叮下去」,乃是 能 悟 悟 者 境 福 既 嚴 的修行過 , 平 根 之 慧未 者 , 不 ; 遂 法 聖嚴法 實 悟 語 人 所 本 要用 同 然 開 師 知 不 道 皆 具 , 時 , 示 而 道 聞 唯 能 亦莫求 破 也 之 知 足 力 出 臆 云 程 之必皆掩 師 是 以 要 目 也 者 , , 想 如 : ф 所 親 標 堅 不 思 聞 同 妄語 0 \_ 是 , 言離 是悟 悟 證 持 然 句 時 , 可 惟 之 言 明 言 故 謂 而 如 ; 也 者 生 句 0 知 ; 口 念離 境 當 語 來 到 不 有 為 疑 萌 : 此 , 不 堅 最 切 道 藏 教 要 如 窮 乃 標 蘆 謂 煩 容 持 是 未 出 識 後 放 明 至 人 劫 惱 是 ` 悟 置 得 忘 整 悟 莫 棄 知 忍俊不已 亦 誹 前 之 喙 篇 導 之 非 悟 求 了 ; 不 謗 襌 隻 之 是 自 既 致 悟 錯 也 , 人 IE 法 修 鐵 己 是 根 誤 不 般 亦 , 0 知 法 行 牛 0 是 本 可 若 莫 亦 在 之 聖 悟

開 不 了 口 形 容 , 證 悟之人 甫 聞 如 是 語 , 便 知 聖 嚴 法 師 根 本 未 悟 , 即 知

所

言

皆

不

能

及

於

第

義

諦

,

皆

是

戲

論

0

得 邪 就 涅 中 爊 見 是 槃 求 λ 仍 正 將 性 悟 證 由 , 是 見 回 與 境 自 0 法 歸 萬 己 正 真 現 正 勿 理 道 悟 前 本 知 具 無 \_ 以 , , , 聖 當 之 乃 正 緣 否 嚴 知 見 如 至 批 則 學 法 獲 來 0 0 窮 師 襌 且 願 得 藏 此 舉 之 我 之 Œ , 一 劫 藥 佛 法 人 覺 然 門 山 自 後 , : 週 不 誤 閑 \_ 現 去 應 坐 切 , 觀 , 萬 效 公 修 如 仍 案 學 法 勿 來 舊 聖 襌 以 藏 , 不 提 為 嚴 宗 之 可 示 之 \_ 法 本 能 内 正 人 來 師 有 外 知 , 性 之 真 正 和 普 愚 ` 悟 見 主 能 行 自 之 客 知 , 性 冀 緣 之 性 我 也 起 , 叮 佛 放 棄 , 鐵 清 門 未 捨 下 牛 淨 來 學 邪 , 性 , 這 人 知 劫 而

出 師 之 世 大 家 丈 俗 而 澧 0 得 夫 人 州 唐 朝 藥 密 , , 而 應 領 大 ılı 當 作 玄 歷 惟 能 旨 種 儼 八 離 種 年 襌 瑣 時 師 瑣 切 , , 屑 Ξ 絳 納 屑 界 戒 州 之 法 于 人 事 而 衡 , 呢 自 嶽 姓 ? 清 韓 希 淨 氏 操 因 , 律 0 豈 此 年 師 能 緣 十 0 故 在 七 此 , 日 , 隨 寺 依 思 即 院 潮 惟 往 中 陽 佛 謁 爲 西 法 了 石 山 後 頭 服 慧 希 務 照 乃 遷 在 襌 日 大 家 師

師 正 在 藥 Ш 打 惟 坐 儼 , 證 便 問 悟 之 曰 後 : , 你 有 在 這 日 裡 正 作 在 什麼 打 坐 ? 之 時 藥 , 山 石 襌 頭 師 希 答 遷 覆 襌 説 師 : 看 我 到 藥 切 山 都 襌

18 4

漢 求 是 不 閑 來 追 , 且 到 坐 求 説 這 的 0 説 話 裡 看 , 石 , : 那 也 頭 你 是 就 襌 是 是 不 師 不 有 識 便 追 得 所 道 求 爲 衪 : 個 也  $\neg$ 的 這 什 0 0 樣 麼 子 ? 石 石 就 頭 頭 是 藥 大 大 閑 師 山 師 又 坐 襌 聞 了 問 師 伊 答 日 0 恁 : 日 麼 你你 : 藥 道 山 即 説 , 襌 便 是 使是一 師 以 一切 答 偈 説 千 讚 法 歎 位 都 \_ 日 阿 不 如 果 羅 追

每 天 與 袖 互 相 扶 持 著 , 任 運 不 停 , 就 這 麼 走 ;

眾

生

從

古

以

來

就

\_

直

與

衪

共

住

,

卻

又

不

知

道

衪

的

名

號

那

些

鹵

莽

造

次

的

凡

夫

\_

類

的

人

,

豈

有

可

能

明

白

呢

?

自 古 以 來 , 那 些 聲 聞 乘 中 修 證 最 高 的 賢 聖 們 , 都 還 是 不 能 識 得 袖 ,

作 干 石 文 0 頭 章 \_ 大 往 師 ; 常 然 有 每 肼 而 有大 進 垂 退 語 師 動 開 見 轉 示 公 , 日 案 只 : 中真悟 是  $\neg$ 這 風 個 大 實 襌 之 相 師 用 ら 間 之 , 行 進 蘊 切 退 所 的 應 攝 言 對 , 語 乃 , 動 便 是 自己 用 有 , 為無 在 都 動 與 常之法 轉 衪 中 不 大 相

何 片 須 於 地 此 麼 妄 ? 法 還 之 知 Ł 真 大 心從 作 文 來不 章 ? 曾 還 禮 知 佛 古 睡 今 覺 \_\_ 屙 切 屎 真 送 悟 尿 之 麼 師 ? 皆 有 道 什  $\neg$ 從 麼 來 動 轉 不 曾 可 作 踏 著 文

於 動 轉 之 是 癡 智之人

章

乃

竟

墮

上

,

盡

愚

無

也

1

便 以 為 有 人 遠 曾 離 聞 語 曾 言 閱 文 襌 字 師 之覺 作 此 知 破 N' 斥 即 , 是法界之 便 又 墮 λ 實 離 相 語 N' 言 0 文 藥 字 山 之 惟 覺 儼 知 襌 N' 師 法 卻 相 不 1 如

真 境 嚴 牛 是 悟 而 如 可 強 證 藥 好 道 也 是 像 正 放 求 界 法 也 舉 是 之 悟 山 , 人 修 是 之 悟 中 師 至 襌 便 下 如 與 聞 0 , 於 襌 而 行 不 此 必 來 又 師 石 證 石 不 等 聖 者 句 如 藏 後 欲 知 頭 説 也 切 悟 頭 可 待 嚴 言 蚊 來 説 此 之 上 道 ! , 之 大 參 根 悟 語 子 : 以 法 悟 意 人 居 栽 如 師 究 本 此 境 乃 於 師 住 事 植 力 , , 恁 來 這 實 不 名 之 卻 是 鐵 永 所 於 花 開 麼 藏 裡 相 可 現 牛 舉 Ż 取 訶 難 澧 若 示 木 開 連 無 N) 能 來 責 為 前 身 名 蚊 州 真 有 示 關 第 證 未 子 教 正 所 悟 上 邈 之 樣 , 根 八 得 説 然 人 悟 叮 藥 者 而 實 之 0 便 針 不 識 如 後 修 \_ 之 欲 鐵 襌 , 相 山 反 , 是 都 所 卻 持 來 其 根 人 牛 叮 1 , 其言 石 , 如 箚 在 法 藏 又 卻 本 無 之 者 , 咬 海 頭 來 不 , 只 皆 實 教 又 無 念 訶 自 \_ 眾 大 , 日 進 藏 好 與 法 相 境 其 人 般 非 性 雲 師 : ¬ 要放 去 也 樂 襌 言 界 不 N' 不 如 會 , 聽 , 0 0 正 説 宗 及 ; 可 能 終 永 彼 , 了 , ᆫ 下 當 如 等 教 證 襌 之 説 無 難 所 遂 藥 一切主客內 石 覺 是 人 證 悟 待 明 下 為 説 名 , 便 山 頭 完 知 悟 在 與 正 嘴 悟 之 人 之 藥 然 襌 大 ご 全 似 境 彼 內 形 無 之 説 旨 Ш 可 師 師 不 以 干 現 蚊 蚊 涵 容 處 真 惟 藥 0 卻 意 聞 言 子 子 前 與 悟 正 本 , , 儼 山 答 外 藥 語 識 是 叮 絕 叮 境 方 之 意 襌 0 道 山 動 鐵 無 鐵 名 法 S) 復 與 襌 乃 以 師 : 牛 襌 牛 可 自 蚊 用 之為 又 內 也 是 0 之 住 教 之 子 這 師 之 能 如 涵 言 : ; 是 愚 於 道 境 人 ; 叮 設 未 裡 恁 時 悟 語 界 真 出 未 不 癡 聖 鐵 欲 親 就 麼

去 悟 者 道 遠 面 矣 前 Ţ 永 焉 無 可 下 謂 嘴 是 處 襌 宗 永 之 遠 真 道 實 不 正 得 法 真 ? 正 之 襌 世 0 如 是 臆 想 所 説 者 , 真 可 謂

見 槃 悟 解 不 法 八 外 之 定 之 腉 能 , 法 佛 境 或 世 道 證 道 得 菩 界 以 俗 ? ? 爾 之 人 提 具 ? 有 焉 為 及 不 足 如 何 來 能 相 者 襌 諸 解 宗 外 藏 教 應 脱 人 亦 證 道 之 , 果 縱 仍 悟 所 襌 , 之 能 是 成 定 之 在 證 成 之 外 境 日 , 量 至 修 日 界 裡 道 ? 境 打 今 行 裡 , 有 住 界 坐 都 法 皆 何 是 未 在 修 門 , 般 四 終 行 曾 ? 有 若 襌 究 為 知 , 之 中 與 法 追 ` 連 證 或 佛 求 未 我 批 量 曾 法 見 非 \_\_ 0 見 ? 想 之 乃 念 都 何 非 解 至 不 不 , 況 云 非 腉 如 生 能 何 聖 想 道 是 之 斷 能 嚴 定 不 進 境 , 教 云 法 中 修 界 相 人 何 師 應 , 以 能 連 只 親 以 , 禪 教 初 成 證 之 亦 宗 人 襌 個 與 為 四 證 以 都 常 佛 襌 涅

知 因 知 離 定 證 襌 慧 時 唯 得 定 解 解 乃 是 脱 至 滅 腉 而 與 慧 助 得 盡 待 解 緣 定 解 俱 時 爾 腉 解 腉 者 方 阿 生 腉 此 能 羅 亦 死 者 時 是 漢 輪 取 , 便 憑 轉 皆 證 之 是 知 藉 無 進 批 同 餘 : 慧 修 , 證 解 方 由 涅 四 得 聲 槃 胼 知 禪 俱 聞  $\sqsubseteq$ 之 證 八 解 智 得 之 之 定 脱 境 慧 四 解 者 果 界 襌 脱 而 , 時 爾 取 八 慧 亦 只 證 定 而 ; , 唯 滅 己 得 於 是 是 解 彼 求 盡 , 能 定 實 腉 成 證 提 與 分 就 俱 , 前 非 解 段 俱 解 進 脱 解 脱 由 生  $\lambda$ 定 無 脱 之 死 無 得 關 果 境 流 餘 也 轉 時 界 , 涅 四 ; , 槃 襌 方 非 腉 方

爾 ; 進 λ 無 餘 涅槃 「境界」 中 時 , 與 慧解脱阿羅漢所住「境界」 完 全

無

有

高

下

之

别

為 眾 之 亦 之 是 假 用 用 襌 不 修 生 個 使 N' N' 證 宗 曾 之 常 逢 , 是 頌 否 不 故 般 ,不證禪定之現量境界;復又不斷我見與我執,不 崇 見 遇 證 日 則 可 若 拜 悟 外 真 必 專 之正 凡 能 大 , 道 終 墮意識 在 乘 之凡 我 教 修 究 修 佛 襌 人 不 證 證 門 行 宗之禪 夫 能 覺知心境界中,如是精進而修者,只 襌 學 則 爾 取禪定境界之師,待其證得 脱 定 人 ; 去道遠矣 唯 上用 離 , , 不 分 能 欲 ľ, 求 段生死之輪 以 入別教七住 其 解 , 更 (禪定 脱 !焉能 不可專在修證 果 證 之 領眾親證三 迴也 量 修 位 證 中 而 者 , 0 λ 若 而 四禪 定 , 如 無 應 以 中 聖 念 乘菩提之 無 在 數 八 嚴 離 念 定 是 斷 能 天 離 法 念 數 具 除 取 浪 足 念 師 之 我 月 證 擲 已 欲界境 之 見 之 聲聞 \_\_ 境 ? 不 以 與 生而 大眾 仍 界 解 邀 我 初 界上 襌 將 , 無 已 執 鑑 定 只 作 上 知

聲 維 聞 摩 宴 聖 坐 尚 傳 古 不 識 今 , , 造 藥 次凡 山 踵 夫 繼 知 無 所 有 誰 為 ? , 撐 無 始 眼 劫 欲 破 來 亦 亙 睽 相 違 隨 0 0 調 寄 浣 溪 紗

由公案拈提第七輯《宗門密意》中錄出)

附錄:《天台山國清寺 三隱集記》等

### 天台三聖詩集序

唐 朝議大夫 使持節台州 諸軍事守剌史

胤

撰

菜滓 哉 台 哲者安可 冠 時 ! 言 僧 唐 ` 興縣 詳夫 於 布 捉 咄 罵 哉 裘 偈 竹 識之 破 寒山子者 筒 打 七十里 , Ξ 辫 理 趁 內 矣 界 合其意 , , 木 ! 乃 輪 寒 , 屐 駐立 號 ; 不 Щ 迴 若來 履 爲 ; 0 地 沈 撫掌 寒巖 知何許人也;自古老見之,皆謂貧 或於村墅 , 而思之 , 是故至 即 , , 時 負之 吅 來國 , 吅 大笑 人 隱 丽 與牧牛子 遯 清寺 況道 去 跡 ; , 或 信 良久而 。原有拾 同 而 長 ; .類化物 歌笑 凡所啓言 廊 徐 去 行 得 0 , 且 或逆或順 ` , 或長廊唱詠 , 狀 叫 知 (人風狂之士。隱居天 喚 食堂 洞該玄默 如 快活 貧子 , , 自 尋常 , , 樂其性 形 獨 唯言:「咄 乃 貌 收貯殘飯 言 樺 枯 獨 皮爲 笑 悴 非

胤 頃受丹丘薄宦 , 臨途之日乃縈頭痛 , 遂召日者 , 醫治轉重 ; 乃 遇 禪師

見 袪 在 有 四 名豐干 國清 之 何 殄 大 賢 , 寺庫 寒 堪 乃 病 ,言從天台山 爲 山 謂 從 院 文 師 胤 幻 走使 殊 仰  $\Box$ 生 ? , ; 若 、廚中著火。」言訖辭去 遯 台 師 .國清寺來,特此相訪 跡 欲 州 除之 國 曰:「見之不識 海島嵐 清 , 0 拾得、普賢 應 毒 須 , 淨 到 水 , 識 日 0 必 , 乃命救疾;師 ,狀如貧子, 之不 須 時 0 保 乃持 見 頀 0 0 淨 若 水上師 欲 胤 又 見之 乃問 乃舒容而笑曰:「身居 似 風 , , 日:「 狂 師 不 ; 得 乃 或 未 噀 取 審 之 去 相 或 彼 , , 來 須 地 乃 當 臾 可

合師 内 有 胤 言 巖 , 乃 乃 進途 , 巖中古老見有貧士,頻往國清寺止宿。 令勘唐興縣:「有寒山、拾得是否?」 時縣 ,至任台州,不忘其事。到任三日後 寺庫 ,親往寺院 申稱 中有 :「當縣界西 行者,名 躬 問 日 禪宿 七十 拾得 , 果 里

胤乃特往禮拜。

來 在 此 何 處 吼 到 ? 或 0 清 寒 寺 時 山 乃問 僧 ` 道 拾 翹答 寺眾:「此 得二人 □:「豊干禪 ,現在廚 寺先有豐干 中 師 院 在 襌 僧 經 師 引 藏 , 胤 院 後 至 在 , 豐干 即 何處 今 禪師院 ?并 無 人 住 拾 得 得 , 乃 , ` 開 每 寒 房 有 山 子 唯見 虎 , 現 時

即 寺,乃令逐之 ( 乃令人隨後追之 );急走 ( 走:古語,奔跑也。今閩南語仍 禮 舂 虎 連 歸 我 米 跡 寒巖 何爲 聲 供 喝胤 養 乃 ? 問 , 夜 , 僧 僧徒 自 乃 寶 相 唱 德 奔集 把手 歌 ` 自 道 , , 樂 翹 遞相驚訝:「何故尊官禮二貧士?」時二人乃把手走出 口口 0 呵 ᆫ 襌 `大笑叫喚;乃云:「 豊千饒舌!饒 遂至 師 在 廚 日 中 · 灶前 有 何 ,見二人向火大笑 行 業 ? 僧 : ; 豐 舌 胤 干 用之。) ! 遂 在 彌 禮 陀 日 拜 而去 不 識 , \_ 唯 攻 ,

唯 子 而 遂 製 書言偈 於 去 乃 高 竹 淨 胤 , 其 木 聲 衣二 乃 右 重 穴自合 喝 亚 壁 問僧曰:「此二人  $\Box$ , 纂集 對 書詩 香藥等持送供養 , 賊 成 莫 , ! 賊 卷 可 並 追之 0 村 <u>!</u> 胤 墅 棲心佛理 人 0 肯止此 退入巖穴, 家 其拾得跡沈 廳壁 0 時二人更不返寺 寺否?」乃令覓訪 , 上所 幸逢道人 乃云:「報 書文句三百餘 無所 , , 乃 乃爲讚曰: 令 汝 , ,喚歸寺安置;胤 諸 使乃 僧 道 首 人 翹 : 就巖送上 , 各 及拾得於土地堂壁 , 尋 各 其 努 往 力 , 而 H 乃 行 見 歸 入穴 寒山 狀 郡 ,

獨居寒山志

菩薩

遯

跡

示

同

貧士

南無普賢 拾得定是

聊申讚歎

願超生死

| 凡人不測 | 貌悴形枯 |
|------|------|
| 謂風狂子 | 布裘弊止 |
|      | 出言成章 |
|      | 諦實至理 |

| 故國清在              | 吟偈悲哀 齿                           |
|-------------------|----------------------------------|
| 圖寫<br>儀<br>軌<br>値 | 僧<br>喃<br>兩<br>屬<br>清<br>語<br>手  |
| 永 劫 供 養           | 都不動搖 所食廚中                        |
| 長爲弟子              | 時 残 呵呵無 無指                       |
|                   | 國清 圖寫儀軌 永劫供養 長爲弟自在 凡愚難値 即出一言 頓袪塵 |

# 合刻楚石石樹二大師和三聖詩集序

虞山社弟子許宸翰

法名且住

樹 耶 肘 老樹之上,余則錄詩于空江瓢笠之內 悉亦如之;嘗錯雜于三大士篇,若不可辨。然則二公者,抑天台水牯牛之化蹟 惡而已也!斯後楚石、石樹二公,何其人?輒敢和之?亦嘗誦其詩 之化身也?嘗誦其詩,或喜或悲、或笑或罵;究其所以然者,無非使人徵善棄 亦笑亦罵;雖時移事易,究其和之所以,亦無非徵善棄惡而已也!其詞 ?抑三大士願力未諧而再來應身耶?不然何其聲氣之同如此?夫楚石、石 ,公與天涯有道共之,於是稽首以偈贊云 ,既不下三大士之風 寒山、拾得、豐干三大士,不由閭丘之口傳之,孰知爲文殊、普賢、彌陀 ,吾輩又豈甘遜閭丘之志哉?閭丘錄詩于石壁 ;因編次之,遂成古今合璧 。不敢私祕 ,亦喜亦 ` 轉意宛 高 巖 悲 `

稽首三聖楚石石樹,三聖去遙楚石已逝;

五百年來聲韻幾墜,唯我石翁唱導末世。

黄海天台去來何處? 繼寒拾風承豐干智,追挽古音筆花生瑞

文殊古院國清破寺,短句長歌不落文字;

宸生何緣得聞開示,廣陵道上負笈隨侍。

曰三曰五是一是二,請著眼看快追雲駛。每見揮毫因錄編次,合刻流通永傳盛事;

## 天台山國清禪寺 三隱集記

住山禹穴沙門 釋志南 謹記

止 - 答隨時二字;常唱道,乘虎出入,眾僧驚畏,無誰與語;有寒山子、 豐干 ·禪師 ,唐貞 、觀初,居天台國清寺;剪髮齊眉, 衣布裘;人或問佛理 拾得者 ,

亦不知其氏族

,時謂風狂子,

獨與師相親

等 食堂 聲 , , 易 問之,云 寒 香燈 令 居止 廚 內 ;忽登座 [:「孤 滌 唐興縣西七十里寒巖 器 0 棄於此。」 常日齋 , 與佛像對盤而餐;復於聖僧 畢 ` 乃名拾得 澄 濾殘食菜滓 ,以是得名;拾 ,攜至寺, , 以筒盛之 (像) 付庫院 因師至赤城,道 前 , 呼日小 ; 寒來即負之而去 後庫 果 僧 靈 熠告尊宿 熠 側聞兒啼 , 令 知

或 廚 內 寒 容 執 爨 貌 枯 , 或 悴 混 , 處童 布 襦 牧 零 落 或 , 詩叫 以樺皮爲冠; 噪 、望空謾罵 曳大木屐 ,或云:「咄哉 , 時 至寺 !三界輪 或 廊 下 徐行 迴 0

僧

以杖逼逐

,

即撫掌大笑

水月。 殊否?」曰:「豈有二文殊?」及作禮,忽不見。後回天台而化。 去禮文殊。」曰:「汝不是我同流。」師尋獨入五台,逢一老翁,問:「莫是文 寒、拾俱作禮 ᆫ 日問 不去。」 曰:「此是不 (豐干禪)師:「古鏡不磨,如 。師謂寒曰:「汝與我 師曰:「汝不是我 照燭也 ,更請師道 同流 遊 五 。 **ட** 台, 。 **ட** 何照燭?」 即我 寒問:「汝去五台作什麼?」曰:「我 □:「萬德不將來, 同流。若不與我 □:「冰壺無影像,猿 去 教 ,非 我道什麼 我 同 `流。」 猴探 ?

「這風顚漢!」寒示傍僧曰:「你道這個師僧,費卻多少鹽醬?」 寒因眾僧灸茄,以茄串打僧背一下,僧回首,寒持串云:「是什麼?」僧云:

曰:「 既 笑作什麼?」 趙 州到天台,行見牛跡,寒曰:「上座還識牛麼?此是五百羅漢遊山。」 '是羅漢,爲什麼作牛去?」寒□:「蒼天!蒼天!」 州曰:「蒼天!蒼天!」 寒曰:「這小厮兒!卻有大 州 呵呵大笑,寒日: 人之作。 州

山 別,迄至于今,還相記麼?」為亦無對。拾拈拄杖曰:「老兄喚這個作什麼?」 潙 山來寺受戒 ,寒與拾往松門,夾道作虎吼三聲 , 潙 無對 , 寒 □:「自 從靈

潙 又 無對 0 寒日:「 休 ! 休 ! 不 用 問 他 0 自 從 別後, 已三生作 國 王來 總 忘 卻

寒搥 西 家 入 胸曰:「蒼天!蒼天!」拾問:「汝作什麼?」寒曰:「豈不見道『東家 拾 助哀』?」 掃 地,寺主問 因作舞、笑哭而出。又於莊舍牧牛,歌詠叫天曰:「我有一珠 :「 姓 個什麼 ??住 在 何處?」 拾置帚, 叉手而立 ; 主 罔 人死 測 ,

埋在陰中,無人(能分)別者。」

生 性 僧 不 與 怒 持戒 汝 呵云:「下人風狂 眾 僧說 合 , , 人 一戒,拾驅牛至,倚門撫掌微笑曰:「悠悠哉!聚頭作相 面 切 而 法 畜 無 ジ 差 ! 破 ; 汝 。 **ட** 今招此咎,怨恨於何人?佛 我說戒 驅牛出 。」拾笑曰:「無瞋 , 乃呼前世僧名 , 牛 即 力 即是戒 雖 應聲而過 然大 , ご , 汝 這 淨 辜 ; 即 個如 復 於 出家 曰:「前 佛 何 恩 ; ? 。 \_ 我

果 頀 有 伽 所 藍 初 損 乎 ,閻丘胤將牧丹丘,頭疾,醫莫愈;遇禪師名豐干,言自天台來謁使君 ; ? 驚 異 神 , 附夢于合寺僧曰:「拾得 牒 申 郡縣;郡謂 「賢士遯跡、菩薩應身」,號(之爲)拾得 打 我 0 \_ 詰旦說夢 無差 視 賢 神 士 像 , 0

護

伽

藍

神

,

僧

廚

下

食

,

每

每

爲鳥所耗

,

拾杖抶之,

H

:「汝

食不

能

護

安能

之立 自 閭 僧道 則 也 見之不 告之病 叱 丘 此 諷 !」 閻丘到任三日,至國清問:「此寺有豐干禪師 入師房 愈 ,執手復大笑曰:「豐干饒舌!饒舌?彌陀不識 詠 翹對 不復入寺 , 師 識 。」入廚尋訪寒、拾,見於灶前向火,撫掌大笑;閭丘致拜,二人連聲 閻丘異之,乞言示此去安危之兆 □:「豐干舊址 , 識 □:「身居四大,病從幻生;若欲除之 ,止見虎跡,復問:「在此作何行業?」 之不見 。若欲見之,不得 , 在 經 藏 後 ,今闃 取 , 師 相 無 ; 人矣! □:「記 國 清 否?寒山 **,應須淨水** , 禮我何爲?」 寺 寒山 翹曰:「唯事 執 謁 爨滌 、拾 文 ` 殊 拾 器 得 0 ` 得 \_ 普賢 , , ,復 負舂 寒 索器 尚 相攜出松門 處 山 ; 是 咒 供 僧 此 ` 何 僧 廚 拾 二 水 入?」 菩薩 得 , 閒 , 0 噀 是

[:「報 梵僧 閭丘 , 汝諸人 持 歸 錫入巖 郡 , ,各各努力 送淨衣香藥到 挑鎖子骨, 曰:「取拾得舍利 。 **二** |巖,寒高聲喝曰:「賊 石縫忽合 0 後有 僧采薪 0 ! 賊 南 乃知入滅于此 峰 <u>!</u> , 距 遂入巖石縫 寺 東 南 , 大 號巖爲 中 里 , 遇 且.

拾得

在

年 亦出寺門二里許入滅。今傳燈所錄誤矣!因筆及此 遣送衣藥 拾 ,歲次己酉,孟春十有九日,住山禹穴沙門志南謹記 亦有詩數十首 閭 丘俾道翹尋訪遺 , 與夫挑鎖子骨等語 , 題石 跡 壁間云 於林間葉上, ,乃知寒山不執閭丘手, 0 按舊序 ,二人呵 得寒所書辭頌 叱, , 以 自執手大笑,閭 及村墅人家三百 閭丘未嘗至 俟百世君子 寒巖 。淳熙十六 丘 歸 • 餘 拾得 郡

## 和 天台三聖詩 敘

戒顯禪師 造

言梵 遇好 悄 分 咀 角 海 石 嚼 樹 生 中 浮 法兄 紋 語 使 寒 手 幢 虚 , 人 Ш 空 不 、月邊帶暈矣 0 , 毛髮! 諸 有大 太虚空中一物不 留 可 題 , 畫乎? 以 人言 遍 剩 天台 脫 俱 煙霞道骨 跡 空漢 慄 句 也 雖 Ш 0 , 0 忍 數百 巖 又若 !又有楚石 寒 不 俊 、 丘 Щ 可 石 受 畫 高 不 年 壁 ` 壑心 禁 拾 Щ **,** 而 後 ; , 望 有 得 而 , , 復爲 胸 好 實無一物不 天 海 有 ` ` 石樹 並 地 , 法 事 , 者編 步和 豐干三人, 山川 靜 高 鐙 夜聞 掛 ` ` 琦 慈受 成 缽 ` ; · 包 也。 鐘 老 書 煙 囊 字 雲 放 , 冊 • ` 從 掣 曠 \_ 中 人 浪 , 然求 黃 目之 物 若 句 而 風 峰 一發蒙 步 諸 掣 海 , , 韻 爲 如 老 顚 昌 細 , 詩 畫虛 入 雖 , 不 而 , , , 萬 醯 猛 胸 從 炊 ; 而 免虚 空 了 熱 雞 地 中 而 擬之 深 空 實 或 , 太末 痛 空 打 省 處 洞 於 清 釘 , 三人 破 無 冷 , 較 荒 灶 物 橛 大 大 實 之 寒 是 唐 而 , 0 楚 幽 我 犀 際 唐 難 而 刹

空而 石 , 已 可 謂後來居 雖然如是 上 , 三十年後 , 壓 倒 元 白 , 0 沾著字句 而實石兄實際分中 ,如塗毒鼓 亦不 , 聞者皆喪 留點 墨 0 , 莫謂紙墨文 歸 於圖 畫虛

顯,題於鄧峰禪室。

字中,

遂無殺

人刀

活人劍也!

真具眼人,急著眼覷!

住

西江雲居晦

山法弟戒

# 佛菩提二主要道次第概要表 二道並修,以外無別佛法

### 資糧位 見道位 佛菩提道 初地:第十迴向位滿心時,成就道種智一分 (八識心王一一親證後,領受五法、三自性 十住位眼見佛性,世界如幻觀成就 六住位修集般若功德 八住位起於一切法現觀般若中道。漸除性障 五住位修集禪定功德 四住位修集精進功德 初住位修集布施功德 十信位修集信心—— 七住位明心般若正觀現前 三住位修集忍辱功德 一住位修集持戒功德 滿心位成就「猶如光影」現觀,戒行自然清淨。「地:初地功德滿足以後,再成就道種智一分而入二地;主修戒波羅蜜多及一切種智」 至十行位,於廣行六度萬行中,依般若中道慧,現觀陰處界猶如陽焰,至第十 伏性障而不具斷,能證慧解脫而不取證,由大願故留惑潤生。此地主修法施波羅蜜多七種第一義、七種性自性、二種無我法)復由勇發十無盡願,成通達位菩薩。復又永 及百法明門。證 位成就菩薩道如夢觀。 至十迴向位熏習一 行滿心位,陽焰觀成就。 大菩提道 猶如鏡像」 切種智;修除性障,唯留最後一分思惑不斷。第十迴向滿心 (熏習般若中觀及斷我見, 0 0 以財施爲主)。 劫乃至一 ,親證本來自性清淨涅槃 現觀,故滿初地心。 萬劫 加行位也)。 門廣修六度萬行 外門廣修六度萬行 四果解脫,留惑潤煩惱障現行悉斷,成入地前的四加行令 生。分段生死已斷 解脱道:二乘菩提 成二果解脫 薄貪瞋癡, 斷 斷五下分結, 成三果解脫 成初果解脫 一縛結 ,

,

心、五神通。能成就俱解脫果而不三地:二地滿心再證道種智一分,故

分,故入三

取證,留惑潤生。滿心位成就「猶如谷響」入三地。此地主修忍波羅蜜多及四禪八定

「猶如谷響」

現觀無

無漏妙定意生身

0

### 大波羅蜜多

修道位 六地:由五地再證道種智 貪。滿心位成就「變化五地:由四地再證道種智 緣,無有疲倦。進修一切種智,滿心位成就「如水中月」現觀。四地:由三地再證道種智一分故入四地。主修精進波羅蜜多,於此土及他方世界廣度有 一一有支及意生身化身,皆自心真如變化所現,「非有似有」,成就細相觀,不由由五地再證道種智一分故入六地。此地主修般若波羅蜜多——依道種智現觀十二 變化所成」 一分故入五地。 現觀 0 主修禪定波羅蜜多及一切種智

,斷除下乘涅

七地:由六地 念隨入滅盡定。滿心位證得「如犍闥婆城」現觀。 波羅蜜多,由重觀十二有支一一支中之流轉門及還滅門一切細相,地:由六地「非有似有」現觀,再證道種智一分故入七地。此地主: 因緣 而自 然證得滅盡定,成俱解脫大乘無學。 成就方便善 修 一切種智及方便 竡

色、受、想三惑時,煩惱緊保留之最後

煩惱障所攝過份數

心◀斷

習氣種子全部斷盡 煩惱障所攝行、識

一陰有漏 0

大法智雲,及現起大法智雲所含藏種種功德,成受職菩薩。十地:由九地再證道種智一分故入此地。此地主修一切種智一 心位證得「種類俱生無行作意生身」。九地:由八地再證道種智一分故入九地 多。至滿心位純無相觀任運恆起,故於相土自在,滿心位復證「如實覺知諸法相意生八地:由七地極細相觀成就故再證道種智一分而入八地。此地主修一切種智及願波羅蜜 一分故入九地。主修力波羅蜜多及一 切種 智波羅蜜多。滿心位起 智 , 成就四 無 礙 , 滿

運漸斷,所知障所陰無漏習氣種子

習氣種子任

煩惱任運漸斷

薩;以諸化身利樂有情,永無盡期,成就究竟佛道。 死無明,成就大般涅槃,四智圓明。人間捨壽後,報身常住色究竟天利樂十方地上菩妙覺:示現受生人間已斷盡煩惱障一切習氣種子,並斷盡所知障一切隨眠,永斷變易生 中修集極廣大福德,以之圓滿三十二大人相及無量隨形好等覺:由十地道種智成就故入此地。此地應修一切種智,圓對 切種智,圓滿等覺地 無生法忍; 於百劫

圓滿

波羅蜜多

究竟位

1

ı

就

究

竟

佛

佛子蕭平實

成就大般涅槃斷盡變易生死

謹製

### 佛教正覺同修會〈修學佛道次第表〉

### 第一階段

- \*以憶佛及拜佛方法修習動中定力。
- \*學第一義佛法及禪法知見。
- \*無相念佛功夫成就。
- \*具備一念相續功夫--動靜中皆能看話頭。
- \*努力培植福遮資料,勤修三福淨業

### 第二階段

- \*參話頭,參公案。
- \* 開悟明心,一片悟境。
- \*鍛鍊功夫求見佛性。
- \*眼見佛性〈餘五根亦如是〉親見世界如幻,成就如幻觀。
- \*學習禪門差別智。
- \*深入第一義經典。
- \*修除性障及隨分修學禪定。
- \*修證十斤位陽焰觀。

### 第三階段

- \*學一切種智具實正理—— 楞伽經、解深密經、成唯識論……。
- \*參究末援句。
- \*解悟末谖句。
- \*逶牢關-- 親自體驗所悟末淺句境界,親見實相,無淂無失。
- \*救護一切衆生迴向正道。護持了義正法。修證十迴向位如夢觀。
- \*發十無盡願,修習百法明門,親證猶如鏡像現觀。
- \*修除五蓋,發起禪定。持一切善法戒。親證猶如光影現觀。
- \*進修四禪八定、四無量心、五神通。進修大乘種智,求證猶如谷響 現觀。

### 佛教正覺同修會 共修現況 及 招生公告 2016/1/16

一、共修現況:(請在共修時間來電,以免無人接聽。)

**台北正覺講堂** 103 台北市承德路三段 277 號九樓 捷運淡水線圓山站旁 Tel..總機 02-25957295 (晚上) (分機:九樓辦公室 10、11;知 客櫃檯 12、13。 十樓知客櫃檯 15、16;書局櫃檯 14。 五樓 辦公室 18;知客櫃檯 19。二樓辦公室 20;知客櫃檯 21。) Fax..25954493

第一講堂 台北市承德路三段 277 號九樓

**禪淨班**:週一晚上班、週三晚上班、週四晚上班、週五晚上班、週六下午班、週六上午班(皆須報名建立學籍後始可參加共修,欲報名者詳見本公告末百)

增上班:瑜伽師地論詳解:每月第一、三、五週之週末 17.50~20.50 平實導師講解(僅限已明心之會員參加)

禪門差別智:每月第一週日全天 平實導師主講(事冗暫停)。

佛藏经詳解 平實導師主講。已於 2013/12/17 開講,歡迎已發成佛大願的菩薩種性學人,攜眷共同參與此殊勝法會聽講。詳解 釋迦世 尊於《佛藏經》中所開示的真實義理,更爲今時後世佛子四眾,闡述佛陀演說此經的本懷。真實尋求佛菩提道的有緣佛子,親承聽聞如是勝妙開示,當能如實理解經中義理,亦能了知於大乘法中:如何是諸法實相?善知識、惡知識要如何簡擇?如何才是清淨持戒?如何才能清淨說法?於此末法之世,眾生五濁益重,不知佛、不解法、不識僧,唯見表相,不信真實,貪著五欲,諸方大師不淨說法,各各將導大量徒眾趣入三塗,如是師徒俱堪憐憫。是故,平實導師以大慈悲心,用淺白易懂之語句,佐以實例、譬喻而爲演說,普令聞者易解佛意,皆得契入佛法正道,如實了知佛法大藏。

此經中,對於實相念佛多所著墨,亦指出念佛要點:以實相爲依,念佛者應依止淨戒、依止清淨僧寶,捨離違犯重戒之師僧,應受學清淨之法,遠離邪見。本經是現代佛門大法師所厭惡之經典:一者由於大法師們已全都落入意識境界而無法親證實相,故於此經中所說實相全無所知,都不樂有人聞此經名,以免讀後提出問疑時無法回答;二者現代大乘佛法地區,已經普被藏密喇嘛教滲透,許多有名之大法師們大多已曾或繼續在修練雙身法,都已失去聲聞戒體及菩薩戒體,成爲地獄種姓人,已非真正出家之人,本質只是身著僧衣而住在寺院中的世俗人。這些人對於此經都是讀不懂的,也是極爲厭惡的;他們尚不樂見此經之印行,何況流通與講解?今爲救護廣大學佛人,兼欲護持佛教血脈永續常傳,特選此經宣講之。每逢週二18.50~20.50 開示,不限制聽講資格。會外人士需憑身分證件換證入內聽講(此是大樓管

理處之安全規定,敬請見諒)。桃園、台中、台南、高雄等地講堂, 亦於每週二晚上播放平實導師所講本經之 DVD,不必出示身分證件 即可入內聽講,歡迎各地善信同霑法益。

第二选量 台北市承德路三段 267 號十樓。

**禪淨班:** 调一晚上班、调六下午班。

進階班:週三晚上班、週四晚上班、週五晚上班(禪淨班結業後轉入共修)。 佛藏経詳解:平實導師講解。每週二 18.50~20.50(影像音聲即時傳輸)。 本會學員憑上課證進入聽講,會外學人請以身分證件換證

本會學員憑上課證進入聽講,會外學人請以身分證件換證 進入聽講(此爲大樓管理處安全管理規定之要求,敬請諒 解)。

第三講堂 台北市承德路三段 277 號五樓。

**進階班:** 调一晚上班、调三晚上班、调四晚上班、调五晚上班。

佛藏經詳解:平實導師講解。每週二 18.50~20.50(影像音聲即時傳輸)。 本會學員憑上課證進入聽講,會外學人請以身分證件換證進入 聽講(此為大樓管理處安全管理規定之要求,敬請諒解)。

第四講堂 台北市承德路三段 267 號二樓。

**進階班:**週一晚上班、週三晚上班、週四晚上班、週五晚上班(禪淨 班結業後轉入共修)。

佛藏经詳解:平實導師講解。每週二 18.50~20.50(影像音聲即時傳輸)。 本會學員憑上課證進入聽講,會外學人請以身分證件換證進入聽講(此為大樓管理處安全管理規定之要求,敬請諒解)。

- 第五、第六鑄堂 爲開放式講堂,不需以身分證件換證即可進入聽講, 台北市承德路三段 267 號地下一樓、地下二樓。已規劃整修完成, 每逢週二晚上講經時段開放給會外人士自由聽經,請由大樓側面 梯階逕行進入聽講。聽講者請尊重講者的著作權及肖像權,請勿 錄音錄影,以免違法;若有錄音錄影被查獲者,將依法處理。
- 正覺祖師堂 大溪鎮美華里信義路 650 巷坑底 5 之 6 號(台 3 號省道 34 公里處 妙法寺對面斜坡道進入)電話 03-3886110 傳真 03-3881692 本堂供奉 克勤圓悟大師,專供會員每年四月、十月各二次精進禪三共修,兼作本會出家菩薩掛單常住之用。除禪三時間以外,每逢單月第一週之週日 9:00~17:00 開放會內、外人士參訪,當天並提供午齋結緣。教內共修團體或道場,得另申請其餘時間作團體參訪,務請事先與常住確定日期,以便安排常住菩薩接引導覽,亦免妨礙常住菩薩之日常作息及修行。

桃園正覺講堂 (第一、第二講堂): 桃園市介壽路 286、288 號 10 樓 (陽明運動公園對面)電話: 03-3749363(請於共修時聯繫,或與台北聯繫) 瓊淨班: 调一晚上班、调三晚上班、调四晚上班、调五晚上班。

進階班: 调六上午班、调五晚上班。

佛藏经詳解:平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD 放映;歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。 新竹正覺講堂 新竹市東光路 55 號二樓之一 電話 03-5724297 (晚上) 第一議堂:

**襌浄班:**调一晚上班、调五晚上班、调六上午班。

進階班: 调三晚上班、调四晚上班(由禪淨班結業後轉入共修)。

**佛藏经詳解**:平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD 放映。歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。

禪淨班: 调三晚上班、调四晚上班。

佛藏經詳解:每调二晚上與第一講堂同時播放佛藏經詳解 DVD。

### 台中正覺講堂 04-23816090 (晚上)

第一講堂 台中市南屯區五權西路二段 666 號 13 樓之四 (國泰世華銀行樓上。鄰近縣市經第一高速公路前來者,由五權西路交流道可以快速到達,大樓旁有停車場,對面有素食館)。

**禪淨班**: 调三晚上班、调四晚上班。

**進階班:** 调一晚上班、调六上午班(由禪淨班結業後轉入共修)。

增上班:單週週末以台北增上班課程錄成 DVD 放映之,限已明心之 會員參加。

佛藏经詳解:平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD 放映。歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。

佛藏經詳解:每调二晚上與第一講堂同時播放佛藏經詳解 DVD。

第三諡堂、第四諡堂:台中市南屯區五權西路二段 666號 4樓。

**禪淨班:**週一晚上班、週四晚上班、週五晚上班。 **谁階班:**週三晚上班(由禪淨班結業後轉入共修)。

佛藏經詳解:平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD

放映。歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。

第二講堂 嘉義市友愛路 288 號八樓之二。

### 台南正覺講堂

**第一講堂** 台南市西門路四段 15 號 4 樓。06-2820541 (晚上)

**禪淨班:**週一晚上班、週三晚上班、週四晚上班、週五晚上班、週六下午班。

增上班:單週週末下午,以台北增上班課程錄成 DVD 放映之,限已 明心之會員參加。

**佛藏经詳解:**平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD 放映。歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。 第二講堂 台南市西門路四段 15 號 3 樓。

佛藏經詳解:每调二晚上與第一講堂同時播放佛藏經詳解 DVD。

第三講堂 台南市西門路四段 15 號 3 樓。

**進階班:**週三晚上班、週四晚上班、週六上午班(由禪淨班結業後轉入共修)。

佛藏經詳解:每週二晚上與第一講堂同時播放佛藏經詳解 DVD。

高雄正覺講堂 高雄市新興區中正三路 45 號五樓 07-2234248 (晚上)

第一講堂(五樓):

**禪淨班:**週一晚上班、週三晚上班、週四晚上班、週五晚上班、週六 上午班。

增上班:單週週末下午,以台北增上班課程錄成 DVD 放映之,限已 明心之會員參加。

**佛藏經詳解**:平實導師講解。每週二晚上,以台北正覺講堂所錄 DVD 放映。歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證件。

第二講堂 (四樓):

**進階班**:週三晚上班、週四晚上班、週六上午班(由禪淨班結業後轉入共修)。

佛藏經詳解:每週二晚上與第一講堂同時播放佛藏經詳解 DVD。

第三講堂 (三樓):

進階班:週四晚上班(由禪淨班結業後轉入共修)。

### 香港正覺講堂 ☆已遷移新址☆

九龍觀塘,成業街 10號,電訊一代廣場 27樓 E室。

(觀塘地鐵站 B1 出口,步行約 4 分鐘)。電話:(852) 23262231

英文地址: Unit E, 27th Floor, TG Place, 10 Shing Yip Street,

Kwun Tong, Kowloon

禪淨班:雙週六下午班 14:30-17:30,已經額滿。

雙週日下午班 14:30-17:30,2016年4月底前尚可報名。

進階班:雙週五晚上班(由禪淨班結業後轉入共修)。

增上班:單週週末上午,以台北增上班課程錄成 DVD 放映之,限已明心之會員參加。

**妙法達華經詳解**:平實導師講解。雙週六 19:00-21:00,以台北正覺講 堂所錄 DVD 放映;歡迎會外學人共同聽講,不需出示身分證 件。

### 美國洛杉磯正覺講堂 ☆已遷移新址☆

825 S. Lemon Ave Diamond Bar, CA 91798 U.S.A. Tel. (909) 595-5222(請於週六 9:00~18:00 之間聯繫)

Cell. (626) 454-0607

**禪淨班:**每逢週末 15:30~17:30 上課。

**進階班:**每逢週末上午10:00~12:00 上課。

**佛藏經詳解**:平實導師講解。每週六下午 13:00~15:00,以台北正覺 講堂所錄 DVD 放映。歡迎各界人士共享第一義諦無上法益,不需 報名。

二、招生公告 本會台北講堂及全省各講堂,每逢四月、十月下旬開新班,每週共修一次(每次二小時。開課日起三個月內仍可插班);但美國洛杉磯共修處之禪淨班得隨時插班共修。各班共修期間皆爲二年半,欲參加者請向本會函索報名表(各共修處皆於共修時間方有人執事,非共修時間請勿電詢或前來洽詢、請書),或直接從本會官方網站(http://www.enlighten.org.tw/newsflash/class)或成佛之道網站下載報名表。共修期滿時,若經報名禪三審核通過者,可參加四天三夜之禪三精進共修,有機會明心、取證如來藏,發起般若實相智慧,成爲實義菩薩,脫離凡夫菩薩位。

三、新春禮佛祈福 農曆年假期間停止共修:自農曆新年前七天起停止 共修與弘法,正月8日起回復共修、弘法事務。新春期間正月初一~初七 9.00~17.00 開放台北講堂、正月初一~初三開放新竹講堂、台中講堂、台 南講堂、高雄講堂,以及大溪禪三道場(正覺祖師堂),方便會員供佛、 祈福及會外人十讀書。美國洛杉磯共修處之休假時間,請涇詢該共修處。

密宗四大派修雙身法,是外道性力派的邪法;又以生滅的 滅陰作為常住法,是常見外道,是假的藏傳佛教。

西藏覺囊已以他空見弘揚第八識如來藏勝法,才是真藏傳佛教

- 1、**禪淨班** 以無相念佛及拜佛方式修習動中定力,實證一心不亂功夫。傳授解脫道正理及第一義諦佛法,以及參禪知見。共修期間: 二年六個月。每逢四月、十月開新班,詳見招生公告表。
- 2、《佛藏經》詳解 平實導師主講。已於 2013/12/17 開講,歡迎已發成佛大願的菩薩種性學人,攜眷共同參與此殊勝法會聽講。詳解釋迦世尊於《佛藏經》中所開示的真實義理,更爲今時後世佛子四眾,闡述 佛陀演說此經的本懷。真實尋求佛菩提道的有緣佛子,親承聽聞如是勝妙開示,當能如實理解經中義理,亦能了知於大乘法中:如何是諸法實相?善知識、惡知識要如何簡擇?如何才是清淨持戒?如何才能清淨說法?於此末法之世,眾生五濁益重,不知佛、不解法、不識僧,唯見表相,不信真實,貪著五欲,諸方大師不淨說法,各各將導大量徒眾趣入三塗,如是師徒俱堪憐憫。是故,平實導師以大慈悲心,用淺白易懂之語句,佐以實例、譬喻而爲演說,普令聞者易解佛意,皆得契入佛法正道,如實了知佛法大藏。每逢週二 18.50~20.50 開示,不限制聽講資格。會外人士需憑身分證件換證入內聽講(此是大樓管理處之安全規定,敬請見諒)。桃園、新竹、台中、台南、高雄等地講堂,亦於每週二晚上播放平實導師講經之 DVD,不必出示身分證件即可入內聽講,歡迎各地善信同霑法益。

有某道場專弘淨十法門數十年,於教導信徒研讀《佛藏經》時, 往往告誡信徒曰:「後半部不許閱讀。」由此緣故坐令信徒失去提升 念佛層次之機緣,師徒只能低品位往生淨土,令人深覺愚癡無智。由 有多人建議故,平實導師開始官講《佛藏經》,藉以轉易如是邪見, 並提升念佛人之知見與往生品位。此經中,對於實相念佛多所著墨, 亦指出念佛要點:以實相爲依,念佛者應依止淨戒、依止清淨僧寶, 捨離違犯重戒之師僧,應受學清淨之法,遠離邪見。本經是現代佛門 大法師所厭惡之經典:一者由於大法師們已全都落入意識境界而無法 親證實相,故於此經中所説實相全無所知,都不樂有人聞此經名,以 免讀後提出問疑時無法回答;二者現代大乘佛法地區,已經普被藏密 喇嘛教渗透,許多有名之大法師們大多已曾或繼續在修練雙身法,都 已失去聲聞戒體及菩薩戒體,成爲地獄種姓人,已非眞正出家之人, 本質上只是身著僧衣而住在寺院中的世俗人。這些人對於此經都是讀 不懂的,也是極為厭惡的;他們尚不樂見此經之印行,何況流通與講 解? 今爲救護廣大學佛人,兼欲護持佛教血脈永續常傳,特選此經宣 講之,丰講者平實導師。

- 3、瑜伽師地論詳解 詳解論中所言凡夫地至佛地等 17 師之修證境界與理論,從凡夫地、聲聞地……宣演到諸地所證一切種智之真實正理。由平實導師開講,每逢一、三、五週之週末晚上開示,僅限已明心之會員參加。
- 4、**精進禪三** 主三和尚:平實導師。於四天三夜中,以克勤圓悟大師及大慧宗杲之禪風,施設機鋒與小參、公案密意之開示,幫助會員剋期取證,親證不生不滅之眞實心——人人本有之如來藏。每年四月、十月各舉辦二個梯次;平實導師主持。僅限本會會員參加禪淨班共修期滿,報名審核通過者,方可參加。並選擇會中定力、慧力、福德三條件皆已具足之已明心會員,給以指引,令得眼見自己無形無相之佛性遍佈山河大地,眞實而無障礙,得以肉眼現觀世界身心悉皆如幻,具足成就如幻觀,圓滿十住菩薩之證境。
- 5、**大法鼓经**詳解 詳解末法時代大乘佛法修行之道。佛教正法消毒妙藥塗於大鼓而以擊之,凡有眾生聞之者,一切邪見鉅毒悉皆消殞;此經即是大法鼓之正義,凡聞之者,所有邪見之毒悉皆滅除,見道不難;亦能發起菩薩無量功德,是故諸大菩薩遠從諸方佛土來此娑婆聞修此經。

本經破「有」而顯涅槃,以此名爲眞法;若墮在「有」中,皆名「非法」;若人如是宣揚佛法,名爲擊大法鼓;如是依「法」而捨「非法」,據以建立山門而爲眾說法,方可名爲法鼓山。此經中說,以「此經」爲菩薩道之本,以證得「此經」之正知見及法門作爲度人之「法」,方名眞實佛法,否則盡名「非法」。本經中對法與非法、有與涅槃,有深入之闡釋,歡迎教界一切善信(不論初機或久學菩薩),一同親沐如來聖教,共沾法喜。由平實導師詳解。不限制聽講資格。

- 6、**不退轉法輪經**詳解 本經所說妙法極爲甚深難解,時至末法,已 然無有知者;而其甚深絕妙之法,流傳至今依舊多人可證,顯示佛學 眞是義學而非玄談,其中甚深極妙令人拍案稱絕之第一義諦妙義,平 實導師將會加以解說。待《大法鼓經》宣講完畢時繼續宣講此經。
- 7、**阿含經**詳解 選擇重要之阿含部經典,依無餘涅槃之實際而加以詳解,令大眾得以現觀諸法緣起性空,亦復不墮斷滅見中,顯示經中所隱說之涅槃實際一如來藏一確實已於四阿含中隱說;令大眾得以聞後觀行,確實斷除我見乃至我執,證得見到眞現觀,乃至身證……等真現觀;已得大乘或二乘見道者,亦可由此聞熏及聞後之觀行,除斷我所之貪著,成就慧解脫果。由平實導師詳解。不限制聽講資格。

- 8、**解深密**經詳解 重講本經之目的,在於令諸已悟之人明解大乘法 道之成佛次第,以及悟後進修一切種智之內涵,確實證知三種自性性, 並得據此證解七眞如、十眞如等正理。每逢週二 18.50~20.50 開示,由 平實導師詳解。將於《大法鼓經》講畢後開講。不限制聽講資格。
- 9、成**唯識論**詳解 詳解一切種智真實正理,詳細剖析一切種智之微細深妙廣大正理;並加以舉例說明,使已悟之會員深入體驗所證如來藏之微密行相;及證驗見分相分與所生一切法,皆由如來藏—阿賴耶識—直接或展轉而生,因此證知一切法無我,證知無餘涅槃之本際。將於增上班《瑜伽師地論》講畢後,由平實導師重講。僅限已明心之會員參加。
- 10、**精選如來藏系經典**詳解 精選如來藏系經典一部,詳細解說, 以此完全印證會員所悟如來藏之眞實,得入不退轉住。另行擇期詳細 解說之,由平實導師講解。僅限已明心之會員參加。
- 11、**禪門差別智** 藉禪宗公案之微細淆訛難知難解之處,加以宣說及剖析,以增進明心、見性之功德,啓發差別智,建立擇法眼。每月第一週日全天,由平實導師開示,僅限破參明心後,復又眼見佛性者參加(事冗暫停)。
- 12、**枯木禪** 先講智者大師的《小止觀》,後說《釋禪波羅蜜》, 詳解四禪八定之修證理論與實修方法,細述一般學人修定之邪見與岔 路,及對禪定證境之誤會,消除枉用功夫、浪費生命之現象。已悟般 若者,可以藉此而實修初禪,進入大乘通教及聲聞教的三果心解脫境 界,配合應有的大福德及後得無分別智、十無盡願,即可進入初地心 中。親教師:平實導師。未來緣熟時將於大溪正覺寺開講。不限制聽 講資格。
- **註**:本會例行年假,自2004年起,改為每年農曆新年前七天開始停息弘法事務及共修課程,農曆正月8日回復所有共修及弘法事務。新春期間(每日9.00~17.00)開放台北講堂,方便會員禮佛祈福及會外人士請書。大溪區的正覺祖師堂,開放參訪時間,詳見〈正覺電子報〉或成佛之道網站。本表得因時節因緣需要而隨時修改之,不另作通知。

- 1.無相念佛 平實導師著 同郵 10 元
- 2.念佛三昧修學次第 平實導師述著 同郵 25 元
- 3.正法眼藏—護法集 平實導師述著 回郵 35 元
- 4.真假開悟簡易辨正法&佛子之省思 平實導師著 回郵 3.5 元
- 5.生命實相之辨正 平實導師著 回郵 10 元
- 6.如何契入念佛法門(附:印順法師否定極樂世界)平實導師著回郵3.5 元
- 7.平實書箋—答元覽居士書 平實導師著 回郵 35 元
- 8.三乘唯識—如來藏系經律彙編 平實導師編 同郵 80 元

- 9.**三時繋念全集**—修正本 回郵掛號 40 元 (長 26.5 cmx 19 cm)
- 10.明心與初地 平實導師述 回郵 3.5 元
- 11. 邪見與佛法 平實導師述著 回郵 20 元
- 12. 菩薩正道——回應義雲高、釋性圓…等外道之邪見 下燦居士著 回郵 20 元
- 13. 甘露法雨 平實導師述 回郵 20 元
- 14.我與無我 平實導師述 回郵 20 元
- 15. 學佛之心態—修正錯誤之學佛心態始能與正決相應 孫正德老師著 回郵 35 元 附錄:平實導師著《略説八、九識並存…等之過失》
- 16.大乘無我觀—《悟前與悟後》別說 平實導師述著 回郵 20 元
- 17.佛教之危機—中國台灣地區現代佛教之真相(附錄:公案拈提六則) 平實導師著 同郵25元
- 18. 燈 影—燈下黑(覆「求教後學」來兩等) 平實導師著 回郵 35 元
- 19.護法與毀法—覆上平居士與徐恒志居士網站毀法二文

張正 関老師著 回郵 35 元

- 20.淨土聖道—兼評選擇本願念佛 正德老師著 由正覺同修會購贈 回郵 25 元
- 21.辨唯識性相—對「紫蓮心海《辯唯識性相》書中否定阿賴耶識 | 之回應 正覺同修會 台南共修處法義組 著 回郵 25 元
- 22.假如來藏—對法蓮法師《如來藏與阿賴耶識》書中否定阿賴耶識之回應
- 正學同修會 台南共修處法義組 著 同郵 35 元
- 23.入不二門—公案拈提集錦第一輯(於平實導師公案拈提諸書中選錄約二十則, 合輯爲一冊流通之) 平實導師著 回郵 20 元
- 24. 真假邪說——西藏密宗索達吉喇嘛《破除邪説論》真是邪説

釋正安法師著 回郵 35 元

- 25. 真假開悟—真如、如來藏、阿賴耶識間之關係 平實導師述著 回郵 35 元
- 26. **真假禪和**—辨正釋傳聖之謗法謬説 孫正德老師著 回郵 30 元
- 27.眼見佛性---駁慧廣法師眼見佛性的含義文中謬説

游正光老師著 回郵 25 元

- 28.**普門自在**—公案拈提集錦 第二輯(於平實導師公案拈提諸書中選錄約二十則, 合輯爲一冊流涌之)平實導師著 回郵 25 元
- 29. 印順法師的悲哀—以現代禪的質疑為線索 恒毓博士著 回郵 25 元
- 30. 識蘊真義 現觀識蘊內涵、取證初果、親斷三縛結之具體行門。
  - 一依《成唯識論》及《推識述記》正義,略顯安慧《大乘廣五蘊論》之邪謬 平實導師著 同郵 35 元
- 31.**正覺電子報** 各期紙版本 免附回郵 每次最多函索三期或三本。 (已無存書之較早各期,不另增印贈閱)
- 32.現代人應有的宗教觀 蔡正禮老師 著 回郵3.5 元
- 33. 遠 感 趣 道 正 覺電子報般若信箱問答錄 第一輯 回郵 20 元
- 34. 遠 熟 趣 道 正 覺 電 子報 般 若 信 箱 問 答 錄 第二 輯 同 郵 20 元
- 35.確保您的權益—器官捐贈應注意自我保護 游正光老師 著 回郵10元
- 36.正覺教團電視弘法三乘菩提 DVD 光碟 (一)

由正覺教團多位親教師共同講述錄製 DVD 8 片,MP3 一片,共 9 片。有二大講題:一爲「三乘菩提之意涵」,二爲「學佛的正知見」。內容精闢,深入淺出,精彩絕倫,幫助大眾快速建立三乘法道的正知見,免被外道邪見所誤導。有志修學三乘佛法之學人不可不看。(製作工本費 100 元,回郵 25 元)

37.正覺教團電視弘法 DVD 專輯 (二)

總有二大講題:一為「三乘菩提之念佛法門」,一為「學佛正知見(第二篇)」,由正覺教團多位親教師輪番講述,內容詳細闡述如何修學念佛法門、實證念佛三昧,以及學佛應具有的正確知見,可以幫助發願往生西方極樂淨土之學人,得以把握往生,更可令學人快速建立三乘法道的正知見,免於被外道邪見所誤導。有志修學三乘佛法之學人不可不看。(一套17片,工本費160元。回郵35元)

- 38.**佛 紅** 燙金精裝本 每冊回郵 20 元。正修佛法之道場欲大量索取者, 請正式發函並蓋用大印寄來索取(2008.04.30 起開始敬贈)
- 39.**刺嘛性世界**—揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思 等人合著 由正覺同修會購贈 回郵 20 元
- 40.**假藏傳佛教的神話**—性、謊言、喇嘛教 張正玄教授編著 回郵 20 元 由正覺同修會購贈 回郵 20 元
- 41.隨 緣—理隨緣與事隨緣 平實導師述 回郵 20 元。
- 42.學佛的覺醒 正枝居士 著 回郵 25 元
- 43.導師之真實義 蔡正禮老師 著 回郵10元
- 44.淺談達賴喇嘛之雙身法—兼論解讀「密續」之達文西密碼

吳明芷居士 著 回郵 10 元

- 45. **魔界轉世** 張正玄居士 著 回郵 10 元
- 46.一貫道與開悟 蔡正禮老師 著 回郵10元
- 47. 博愛—愛盡天下女人 正覺教育基金會 編印 回郵 10 元

- 48. 意識 虚妄 经 教 彙編—實證解 脱道的 關鍵經文 下覺同修會編印 回郵 25 元
- 49. 邪箭 囈語——破斥藏密外道多識仁波切《破魔金剛箭雨論》之邪説

陸正元老師著 上、下冊回郵各30元,預定2014/03出版

50.真假沙門—依 佛聖教闡釋佛教僧寶之定義

蔡正禮老師著 俟正覺電子報連載後結集出版

51. 真假禪宗——藉評論釋性廣《印順導師對變質禪法之批判

及對禪宗之肯定》以顯示真假禪宗

附論一:凡夫知見 無助於佛法之信解行證

附論二:世間與出世間一切法皆從如來藏實際而生而顯 余正偉老師著 俟正覺電子報連載後結集出版 回郵未定

- 52.**假鋒虛焰金剛乘**—揭示顯密正理,兼破索達吉師徒《般若鋒兮金剛焰》。 釋正安 法師著 俟正覺電子報連載後結集出版
- ★ 上列贈書之郵資,係台灣本島地區郵資,大陸、港、澳地區及外國地區,請另計酌增(大陸、港、澳、國外地區之郵票不許通用)。尚未出版之書,請勿先寄來郵資,以免增加作業煩擾。
- ★ 本目錄若有變動,唯於後印之書籍及「成佛之道」網站上修正公佈之, 不另行個別通知。
- **函索書籍**請寄:佛教正覺同修會 103 台北市承德路 3 段 277 號 9 樓台灣地區函索書籍者請附寄郵票,無時間購買郵票者可以等值現金抵用,但不接受郵政劃撥、支票、匯票。大陸地區得以人民幣計算,國外地區請以美元計算(請勿寄來當地郵票,在台灣地區不能使用)。欲以掛號寄遞者,請另附掛號郵資。

**親自索閱**:正覺同修會各共修處。 ★請於共修時間前往取書,餘時無人在道場,請勿前往索取;共修時間與地點,詳見書末正覺同修會共修現況表(以近期之共修現況表爲準)。

註:正智出版社發售之局版書,請向各大書局購閱。若書局之書架上已經售出而無陳列者,請向書局櫃台指定治購;若書局不便代購者,請於正覺同修會共修時間前往各共修處請購,正智出版社已派人於共修時間送書前往各共修處流通。 郵政劃撥購書及 大陸地區 購書,請詳別頁正智出版社發售書籍目錄最後頁之說明。

成佛之道 網站:http://www.a202.idv.tw 正覺同修會已出版之結緣書籍,多已登載於 成佛之道 網站,若住外國、或住處遙遠,不便取得正覺同修會贈閱書籍者,可以從本網站閱讀及下載。 書局版之《宗通與說通》亦已上網,台灣讀者可向書局洽購,售價 300 元。《狂密與真密》第一輯~第四輯,亦於 2003.5.1.全部於本網站登載完畢;台灣地區讀者請向書局洽購,每輯約 400 頁,售價 300 元(網站下載紙張費用較貴,容易散失,難以保存,亦較不精美)。

# 正智出版社 籌募弘法基金發售書籍目錄 2017/09/17

(書籍所登載售價為紙本價格)

1. 字門正眼—公案拈提 第一輯 重拈 平實導師著 500 元

因重寫內容大幅度增加故,字體必須改小,並增爲 576 頁 主文 546 頁。 比初版更精彩、更有內容。初版《禪門摩尼寶聚》之讀者,可寄回本公司 免費調換新版書。免附回郵,亦無截止期限。(2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片。市售價格 280 元,多購多贈。)

- 2.禪淨圓融 平實導師著 200 元 (第一版舊書可換新版書。)
- 3.真實如來藏 平實導師著 400元
- 4.禪—悟前與悟後 平實導師著 上、下冊,每冊 250 元
- 5.**宗門法眼**—公案拈提 第二輯 平實導師著 500 元 (2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片)
- 6.楞伽經詳解 平實導師著 全套共10 輯 每輯250 元
- 7.**宗門道眼**—公案拈提 第三輯 平實導師著 500 元 (2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片)
- 8.**宗門血脈**—公案拈提 第四輯 平實導師著 500 元 (2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片)
- 9.宗通與說通—成佛之道 平實導師著 主文 381 頁 全書 400 頁售價 300 元
- 10.**宗門正道**—公案拈提 第五輯 平實導師著 500 元 (2007 年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD 一片)
- 11.**狂密與真密 一~四轉** 平實導師著 西藏密宗是人間最邪淫的宗教,本質不是佛教,只是披著佛教外衣的印度教性力派流毒的喇嘛教。此書中將西藏密宗密傳之男女雙身合修樂空雙運所有祕密與修法,毫無保留完全公開,並將全部喇嘛們所不知道的部分也一併公開。內容比大辣出版社喧騰一時的《西藏慾經》更詳細。並且函蓋藏密的所有祕密及其錯誤的中觀見、如來藏見……等,藏密的所有法義都在書中詳述、分析、辨正。每輯主文三百餘頁 每輯全書約 400 頁 售價每輯 300 元
- 12. 宗門正義—公案拈提 第六輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 13.心經密意—心經與解脱道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意 平實導師述 300元
- 14. 字門密意—公案拈提 第七輯 平實導師著 500 元

(2007年起,每冊附贈本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片)

- 15.淨土聖道—兼評「選擇本願念佛」 正德老師著 200 元
- 16.起信論講記 平實導師述著 共六輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 17. 優婆塞戒經講記 平實導師述著 共八輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 18.**真假活佛**—略論附佛外道盧勝彥之邪説(對前岳靈犀網站主張「盧勝彥是 證悟者」之修正) 下屋居士(岳龗犀) 著 流涌價 140 元

- 19. 阿含正義—唯識學探源 平實導師著 共七輯 每輯 300 元

- 22. 禪意無限 CD 平實導師以公案拈提書中偈頌寫成不同風格曲子,與他人所寫不同風格曲子共同錄製出版,幫助參禪人進入禪門超越意識之境界。盒中附贈彩色印製的精美解說小冊,以供聆聽時閱讀,令參禪人得以發起參禪之疑情,即有機會證悟本來面目而發起實相智慧,實證大乘菩提般若,能如實證知般若經中的眞實意。本 CD 共有十首歌曲,長達 69 分鐘,每盒各附贈二張購書優惠券。每片 280 元。
- 23.我的菩提路第一輯 釋悟圓、釋善藏等人合著 售價 300 元
- 24.我的菩提路第二輯 郭正益、張志成等人合著 售價 300 元
- 25.我的菩提路第三輯 王美伶等人合著 售價300元
- 26.鈍鳥與靈龜—考證後代凡夫對大慧宗杲禪師的無根誹謗。

平實導師著 共458頁 售價350元

- 27.維摩諾經講記 平實導師述 共六輯 每輯三百餘頁 售價各 250 元
- 28. 真假外道—破劉東亮、杜大威、釋證嚴常見外道見 正光老師著 200 元
- 29.勝鬘經講記—兼論印順《勝鬘經講記》對於《勝鬘經》之誤解。

平實導師述 共六輯 每輯三百餘頁 售價250元

- 30.楞嚴經講記 平實導師述 共15輯,每輯三百餘頁 售價300元
- 31.明心與眼見佛性——駁慧廣〈蕭氏「眼見佛性」與「明心」之非〉文中謬説 正光老師著 共448頁 售價300元

- 32. 見性與看話頭 黃正倖老師 著,本書是禪宗參禪的方法論。
  - 內文 375 頁,全書 416 頁,售價 300 元。
- 33.達賴真面目—玩盡天下女人 白正偉老師 等著 中英對照彩色精裝大本 800 元
- 34. 喇嘛性世界—揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思 等人著 200 元
- 35.假藏傳佛教的神話—性、謊言、喇嘛教 正玄教授編著 200 元
- 36. 金剛經宗通 平實導師述 共九輯 每輯售價 250 元。
- 37.空行母——性別、身分定位,以及藏傳佛教。

珍妮·坎貝爾著 呂艾倫 中譯 售價 250 元

- 38.末代達賴——性交教主的悲歌 張善思、呂艾倫、辛燕編著 售價 250 元
- 39.霧峰無霧—給哥哥的信 辨正釋印順對佛法的無量誤解

游宗明 老師著 售價 250 元

40.第七意識與第八意識?—穿越時空「超意識」

平實導師述 每冊 300 元

41. 黯淡的達賴—失去光彩的諾貝爾和平獎

正學教育基金會編著 每冊 250 元

42. 童女迦葉考--論呂凱文〈佛教輪迴思想的論述分析〉之謬。

平實導師 著 定價 180 元

43.人間佛教—實證者必定不悖三乘菩提

平實導師 述,定價400元

- 44.實相經宗通 平實導師述 共八輯 每輯 250 元
- 45.真心告訴您(一)—達賴喇嘛在幹什麼?

正覺教育基金會編著 售價 250 元

46.中觀金鑑—詳述應成派中觀的起源與其破法本質

孫正德老師著 分爲上、中、下三冊,每冊 250 元

- 47.佛法入門—迅速進入三乘佛法大門,消除久學佛法漫無方向之窘境。
  - ○○居士著 將於正覺電子報連載後出版。售價 250 元
- 48.藏傳佛教要義—《狂密與真密》之簡體字版 平實導師 著上、下冊

僅在大陸流通 每冊 300 元

49.法華經講義 平實導師述 共二十五輯 每輯 300 元

已於 2015/05/31 起開始出版,每二個月出版一輯

50.西藏「活佛轉世」制度—附佛、造神、世俗法

許正豐、張正玄老師合著 定價 150 元

- 51.廣論三部曲 郭正益老師著 定價 150 元
- 52.真心告訴您(二)—達賴喇嘛是佛教僧侶嗎?
  - —補祝達賴喇嘛八十大壽

正覺教育基金會編著 售價 300 元

53.次法--實證佛法前應有的條件

張善思居士著 分爲上、下二冊,每冊 250 元

54.**廣論之平議**—宗喀巴**《**菩提道次第廣論**》**之平議 正雄居士著 約二或三輯 俟正覺電子報連載後結集出版 書價未定

- 55.末法導護—對印順法師中心思想之綜合判攝 正慶老師著 書價未定
- 56.菩薩學處—菩薩四攝六度之要義 陸正元老師著 出版日期未定。
- 57.八識規.挺頌詳解 〇〇居十 註解 出版日期另訂 書價未定。
- 58. 印度佛教史—— 注義與考證。依法義史實評論印順《印度佛教思想史、佛教 史地考論》之謬説 正偉老師著 出版日期未定 書價未定
- 59.中國佛教史─依中國佛教正法史實而論。 ○○老師 著 書價未定。
- 60.中論正義—釋龍樹菩薩《中論》頌正理。

孫正德老師著 出版日期未定 書價未定 61.中觀正義——註解平實導師《中論正義頌》。

- ○○法師(居士)著 出版日期未定 書價未定
- 62.佛藏經講記 平實導師述 出版日期未定 書價未定
- 63. 阿含經講記—將選錄四阿含中數部重要經典全經講解之,講後整理出版。 平實導師述 約二輯 每輯300元 出版日期未定
- 64. 實積經講記 平實導師述 每輯三百餘頁 優惠價 300 元 出版日期未定
- 65.解深密經講記 平實導師述 約四輯 將於重講後整理出版
- 66.成唯識論略解 平實導師著 五~六輯 每輯300元 出版日期未定
- 67.修習止觀坐禪法要講記 平實導師述 每輯三百餘頁

將於正覺寺建成後重講、以講記涿輯出版 出版日期未定

- 68.無門關—《無門關》公案拈提 平實導師著 出版日期未定
- 69. 中觀. 再論—兼述印順《中觀今論》謬誤之平議。 正光老師著 出版日期未定 70.輪迴與超度—佛教超度法會之真義。
- ○○法師(居士)著 出版日期未定 書價未定
- 71.《釋摩訶行論》平議—對偽稱龍樹所造《釋摩訶衍論》之平議
  - ○○法師(居士)著 出版日期未定 書價未定
- 72.正覺發願文註解—以真實大願為因 得證菩提

正德老師著 出版日期未定 書價未定

- 74. 涅槃—論四種涅槃 平實導師著 出版日期未定 書價未定
- 75.三自性—依四食、五蘊、十二因緣、十八界法,說三性三無性。

作者未定 出版日期未定

- 76. 道品——從三自性說大小乘三十七道品 作者未定 出版日期未定 77.大乘緣起觀—依四聖諦七真如現觀十二緣起 作者未定 出版日期未定
- 78.三德—論解脱德、法身德、般若德。 作者未定 出版日期未定
- 79. **真假如來**藏—對印順《如來藏之研究》謬説之平議 作者未定 出版日期未定
- 80.大乘道次第 作者未定 出版日期未定 書價未定
- 81.四緣—依如來藏故有四緣。 作者未定 出版日期未定
- 82.**空之探究**—印順《空之探究》謬誤之平議 作者未定 出版日期未定
- 83.十法義—論阿含經中十法之正義 作者未定 出版日期未定
- 84.外道見—論述外道六十二見 作者未定 出版日期未定

# 正智出版社有限公司書籍介紹

(書籍所容載售價為紙本價格)



#### 禪淨圓融 平實導師著

言淨土諸祖所未曾言,示諸宗祖師所未曾示;禪淨圓融,另關成佛捷徑,兼顧自力他力,闡釋淨土門之速行易行道,亦同時揭櫫聖教門之速行易行道;令廣大淨土行者得免緩行難證之苦,亦令聖道門行者得以藉著淨土速行道而加快成佛之時劫。乃前無古人之超勝見地,非一般弘揚禪淨法門典籍也,先禮爲快。

售價:新臺幣 200 元



## 宗門正眼—公案拈提第一輯 平實導師著

繼承克勤圜悟大師碧巖錄宗旨之禪門鉅作。先則舉示當代大法師之邪說,消弭當代禪門大師鄉愿之心態,摧破當今禪門「世俗禪」之妄談;次則旁通教法,表顯宗門正理;繼以道之次第,消弭古今狂禪;後藉言語及文字機鋒,直示宗門入處。悲智雙運,禪味十足,數百年來難得一睹之禪門鉅著也。(原初版書《禪門摩尼寶聚》,改版後補充爲五百餘頁新書,總計多達二十四萬字,內容更精彩,並改名爲《宗門正眼》,讀者原購初版《禪門摩尼寶聚》皆可寄回本公司免費換新,免附回郵,亦無截止期限)(2007

年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉 CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



#### 禪—悟前與悟後 平實導師者

本書能建立學人悟道之信心與正確知見,圓滿具足而有次第地詳述禪悟之功夫與禪悟之內容,指陳參禪中細微淆訛之處,能使學人明自真心、見自本性。若未能悟入,亦能以正確知見辨別古今中外一切大師究係眞悟?或屬錯悟?便有能力揀擇,捨名師而選明師,後時必有悟道之緣。一旦悟道,遲者七次人天往返,便出三界,谏者一生取辦。學人欲求開悟者,不可不遭。

上、下兩冊售價:新臺幣 500 元;

單冊售價:新臺幣 250 元



#### 真實如來藏 平實導師著

如來藏眞實存在,乃宇宙萬有之本體,並非印順法師、達賴喇嘛等人所說之「唯有名相、無此心體」。如來藏是涅槃之本際,是一切有智之人竭盡心智、不斷探索而不能得之生命實相;是古今中外許多大師自以爲悟而當面錯過之生命實相。如來藏即是阿賴耶識,乃是一切有情本自具足、不生不滅之眞實心。當代中外大師於此書出版之前所未能言者,作者於本書中盡情流露、詳細闡釋。眞悟者讀之,必能增益悟境、智慧增上;錯悟者讀之,必能檢討自己之錯誤,免犯大妄語業;未悟者讀之,能知參禪之理路,亦能以之檢查一切

名師是否眞悟。此書是一切哲學家、宗教家、學佛者及欲昇華心智之人必讀之鉅 著。

售價:新臺幣 400 元



# 宗門法眼—公案拈提第二輯 平實導師著

列舉實例,闡釋土城廣欽老和尚之悟處;並直示這位不識字的老和尚妙智橫生之根由,繼而剖析禪宗歷代大德之開悟公案,解析當代密宗高僧卡盧仁波切之錯悟證據,並例舉當代顯宗高僧、大居士之錯悟證據(凡健在者,爲免影響其名聞利養,皆隱其名)。藉辨正當代名師之邪見,向廣大佛子指陳禪悟之正道,彰顯宗門法眼。悲勇兼出,強捋虎鬚;慈智雙運,巧探驪龍;摩尼寶珠在手,直示宗門入處,禪味十足;若非大悟徹底,不能爲之。禪門精奇人物,允官人手一冊,供作參究及悟後印證之丰皇。本書於

2008年4月改版,增寫為大約500頁篇幅,以利學人研讀參究時更易悟入宗門正法,以前所購初版首刷及初版二刷舊書,皆可免費換取新書。(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格280元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



#### 起信論講記 平實導師演述

詳解大乘起信論**心生滅門**與**心眞如門**之眞實意旨,消除以往大師 與學人對起信論所說**心生滅門**之誤解,由是而得了知眞心如來藏 之非常非斷中道正理;亦因此一講解,令此論以往隱晦而被誤解 之眞實義,得以如實顯示,令大乘佛菩提道之正理得以顯揚光 大;初機學者亦可藉此正論所顯示之法義,對大乘法理生起正 信,從此得以眞發菩提心,眞入大乘法中修學,世世常修菩薩正 行。共六輯,都已出版,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 楞伽經詳解 平實導師著

本經是禪宗見道者印證所悟眞僞之根本經典,亦是禪宗見道者悟後起修之依據經典;故達摩祖師於印證二祖慧可大師之後,將此經典連同佛缽祖衣一併交付二祖,令其依此經典佛示金言、進入修道位,修學一切種智。由此可知此經對於眞悟之人修學佛道,是非常重要之一部經典。此經能破外道邪說,亦破佛門中錯悟名師之謬說,亦破禪宗部分祖師之狂禪:不讀經典、一向主張「一悟即成究竟佛」之謬執。並開示愚夫所行禪、觀察義禪、攀緣如禪、如來禪等差別,令行者對於三乘禪法差異有所分辨;亦糾正禪宗祖師古來對於如來禪之誤解,嗣後可免以訛傳訛之弊。此經

亦是法相唯識宗之根本經典,禪者悟後欲修一切種智而入初地者,必須詳讀。全套共十輯, 已全部出版完畢,每輯主文約320頁,每冊約352頁。

每冊售價:新臺幣 250 元



# 宗門道眼—公案拈提第三輯 平實導師著

繼宗門法眼之後,再以金剛之作略、慈悲之胸懷、犀利之筆觸,舉示寒山、拾得、布袋三大士之悟處,消弭當代錯悟者對於寒山大士……等之誤會及誹謗。 亦舉出民初以來與虛雲和尙齊名之蜀郡鹽亭袁煥仙夫子——南懷瑾老師之師,其「悟處」何在?並蒐羅許多眞悟祖師之證悟公案,顯示禪宗歷代祖師之睿智,指陳部分祖師、奧修及當代顯密大師之謬悟,作爲殷鑑,幫助禪子建立及修正參禪之方向及知見。假使讀者閱此書已,一時尚未能悟,亦可一面加功用行,一面以此宗門道眼辨別眞假善知識,避

開錯誤之印證及歧路,可免大妄語業之長劫慘痛果報。欲修禪宗之禪者,務請細讀。(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉 CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



# 淨土聖道—兼評日本本願念佛 正德老師著

佛法甚深極廣,般若玄微,非諸二乘聖僧所能知之,一切凡夫更無論矣!所謂一切證量皆歸淨土是也!是故大乘法中「聖道之淨土、淨土之聖道」,其義甚深,難可了知;乃至眞悟之人,初心亦難知也。今有正德老師眞實證悟後,復能深探淨土與聖道之緊密關係,憐憫眾生之誤會淨土實義,亦欲利益廣大淨土行人同入聖道,同獲淨土中之聖道門要義,乃振奮心神、書以成文,今得刊行天下。主文 279 頁,連同序文等共 301 頁,總有十一萬六千餘字。

售價:新臺幣 200 元

售價:新臺幣 300 元

#### 宗诵 與說诵 平實導師著

古今中外,錯誤之人如麻似栗,每以常見外道所說之靈知心,認 作值心;或妄想虚空之勝性能量爲值如,或錯認物質四大元素藉 冥性(靈知心本體)能成就吾人色身及知覺,或認初禪至四禪中 之了知心爲不生不滅之涅槃心。此等皆非通宗者之見地。復有錯 悟之人一向主張「宗門與教門不相干」,此即尚未通達宗門之人 也。其實宗門與教門互通不二,宗門所證者乃是真如與佛性,教 門所說者乃說宗門證悟之眞如佛性,故教門與宗門不二。本書作 者以宗教二門互通之見地,細說「宗通與說通」,從初見道至悟 後起修之道、細說分明;並將諸宗諸派在整體佛教中之地位與次 第,加以明確之教判,學人讀之即可了知佛法之梗概也。欲擇明

師學法之前,允官先讀。主文共381頁,全書392頁。



#### 宗門血脈——公案拈提第四輯 平實導師著

末法怪象--許多修行人自以爲悟,每將無念靈知認作眞實;崇尚 一乘法諸師及其徒眾,則將外於如來藏之緣起性空—無因論之無 常空、斷滅空、一切法空—錯認爲 佛所說之般若空性。這兩種 現象已於當今海峽兩岸及美加地區顯密大師之中普遍存在; 人人 自以爲悟,心高氣壯,便敢寫書解釋相師證悟之公案,大多出於 意識思惟所得,言不及義,錯誤百出,因此誤導廣大佛子同陷大 妄語之地獄業中而不能自知。彼等書中所說之悟處,其實處處違 背第一義經典之聖言量。彼等諸人不論是否身披袈裟,都非佛法

宗門血脈,或雖有禪宗法脈之傳承,亦只徒具形式;猶如螟蛉,非眞血脈,未悟得根本眞 實故。禪子欲知 佛、祖之眞血脈者,請讀此書,便知分曉。平實導師著,主文 452 頁, 全書 464 頁(2007 年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公 案拈提〈紹意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



售價:新臺幣 140 元

#### 真假活佛—略論附佛外道盧勝彥之邪説 正犀居士著

人人身中都有真活佛,永生不滅而有大神用,但眾生都不了知, 所以常被身外的西藏密宗假活佛籠置欺瞞。本來就直實存在的直 活佛,才是真正的密宗無上密!諾那活佛因此而說禪宗是大密 宗,但藏密的所有活佛都不知道、也不曾實證自身中的真活佛。 本書詳實官示眞活佛的道理,舉證盧勝彥的「佛法」不是眞佛法, 也顯示盧勝彥是假活佛,直接的闡釋第一義佛法見道的眞實正 理。真佛宗的所有上師與學人們,都應該詳細閱讀,包括盧勝彥 個人在內。



#### 宗門正道—公案拈提第五輯 平實導師著

修學大乘佛法有二果須證一解脫果及大菩提果。二乘人不證大菩提果,唯證解脫果;此果之智慧,名爲聲聞菩提、緣覺菩提。大乘佛子所證二果之菩提果爲佛菩提,故名大菩提果,其慧名爲一切種智一函蓋二乘解脫果。然此大乘二果修證,須經由禪宗之宗門證悟方能相應。而宗門證悟極難,自古已然;其所以難者,咎在古今佛教界普遍存在三種邪見:1.以修定認作佛法, 2.以無因論之緣起性空一否定涅槃本際如來藏以後之一切法空作爲佛法, 3.以常見外道邪見(離語言妄念之靈知性)作爲佛法。 如

是邪見,或因自身正見未立所致,或因邪師之邪教導所致,或因無始劫來虛妄熏習所致。若不破除此三種邪見,永劫不悟宗門真義、不入大乘正道,唯能外門廣修菩薩行。 平實導師於此書中,有極爲詳細之說明,有志佛子欲摧邪見、入於內門修菩薩行者,當閱此書。 主文共496頁,全書512頁。(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格280元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



#### 優婆寒戒經講記 平實導師講述

本經詳述在家菩薩修學大乘佛法,應如何受持菩薩戒?對人間善行應如何看待?對三寶應如何護持?應如何正確地修集此世後世證法之福德?應如何修集後世「行菩薩道之資糧」?並詳述第一義諦之正義:五蘊非我非異我、自作自受、異作異受、不作不受……等深妙法義,乃是修學大乘佛法、行菩薩行之在家菩薩所應當了知者。出家菩薩今世或未來世登地已,捨報之後多數將如華嚴經中諸大菩薩,以在家菩薩身而修行菩薩行,故亦應以此經所述正理而修之,配合《楞伽經、解深密經、楞嚴經、華嚴經》等道次第正理,方得漸次成就佛道;故此經是一切大乘行者皆應

證知之正法。每輯三百餘頁;共八輯,已全部出版。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 真假外道 游正光老師著

本書具體舉證佛門中的常見外道知見實例,並加以教證及理證上的辨正,幫助讀者輕鬆而快速的了知常見外道的錯誤知見,進而遠離佛門內外的常見外道知見,因此即能改正修學方向而快速實證佛法。

售價:新臺幣 200 元



#### 狂密與真密 平實導師著

密教之修學,皆由有相之觀行法門而入,其最終目標仍不離顯教經典所說第一義諦之修證;若離顯教第一義經典、或違背顯教第一義經典,即非佛教。西藏密教之觀行法,如灌頂、觀想、遷識法、寶瓶氣、大聖歡喜雙身修法、喜金剛、無上瑜伽、大樂光明、樂空雙運等,皆是印度教兩性生生不息思想之轉化,自始至終皆以如何能運用交合淫樂之法達到全身受樂爲其中心思想,純屬欲界五欲的貪愛,不能令人超出欲界輪迴,更不能令人斷除我見;何況大乘之明心與見性,更無論矣!故密宗之法絕非佛法也。而其明光大手印、大圓滿法教,又皆同以常見外道所說離語言妄念之無念愛知心錯認爲佛地之眞

如,不能直指不生不滅之眞如。西藏密宗所有法王與徒眾,都尚未開頂門眼,不能辨別眞僞,以依人不依法、依密續不依經典故,不肯將其上師喇嘛所說對照第一義經典,純依密續之藏密祖師所說爲準,因此而誇大其證德與證量,動輒謂彼祖師上師爲究竟佛、爲地上菩薩;如今台海兩岸亦有自謂其師證量高於釋迦文佛者,然觀其師所述,猶未見道,仍在觀行即佛階段,尚未到禪宗相似即佛、分證即佛階位,竟敢標榜爲究竟佛及地上法王,誑惑初機學人。凡此怪象皆是狂密,不同於眞密之修行者。近年狂密盛行,密宗行者被誤導者極眾,動輒自謂已證佛地眞如,自視爲究竟佛,陷於大妄語業中而不知自省,反謗顯宗眞修實證者之證量粗淺;或如義雲高與釋性圓……等人,於報紙上公然誹謗眞實證道者爲「騙子、無道人、人妖、癩蛤蟆……」等,造下誹謗大乘勝義僧之大惡業;或以外道法中有爲有作之甘露、魔術……等法,誑騙初機學人,狂言彼外道法爲眞佛法。如是怪象,在西藏密宗及附藏密之外道中,不一而足,舉之不盡,學人宜應愼思明辨,以免上當後又犯毀破菩薩戒之重罪。密宗學人若欲遠離邪知邪見者,請閱此書,即能了知密宗之邪謬,從此遠離邪見與邪修,轉入眞正之佛道。共四輯每輯約400頁(主文約340頁)。

每輯售價:新臺幣 300 元



# 宗門正義—公案拈提第六輯 平實導師著

佛教有六大危機,乃是藏密化、世俗化、膚淺化、學術化、宗門密意失傳、悟後進修諸地之次第混淆;其中尤以宗門密意之失傳,爲當代佛教最大之危機。由宗門密意失傳故,易令 世尊本懷普被錯解,易令 世尊正法被轉易爲外道法,以及加以淺化、世俗化,是故宗門密意之廣泛弘傳與具緣佛弟子,極爲重要。然而欲令宗門密意之廣泛弘傳予具緣之佛弟子者,必須同時配合錯誤知見之解析、普令佛弟子知之,然後輔以公案解析之直示入處,方能令具緣之佛弟子悟入。而此二者,皆須以公案拈提之方

式爲之,方易成其功、竟其業,是故平實導師續作宗門正義一書,以利學人。 全書 500餘頁(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



#### 心經密意 — 心經與解脫道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意 平實導師著

二乘菩提所證之解脫道,實依第八識心之斷除煩惱障現行而立解脫之名;大乘菩提所證之佛菩提道,實依親證第八識如來藏之涅槃性、清淨自性、及其中道性而立般若之名;禪宗祖師公案所證之眞心,即是此第八識如來藏;是故三乘佛法所修所證之三乘菩提,皆依此如來藏心而立名也。此第八識心,即是《心經》所說之心也。證得此如來藏已,即能漸入大乘佛菩提道,亦可因證知此心而了知二乘無學所不能知之無餘涅槃本際,是故《心經》之密意,與三乘佛菩提之關係極爲密切、不可分割,三乘佛法皆依此心而立名故。今者平實導師以其所證解脫道之無生智及佛菩提

之般若種智,將《心經》與解脫道、佛菩提道、祖師公案之關係與密意,以演講之方式,用淺顯之語句和盤托出,發前人所未言,呈三乘菩提之真義,令人藉此《心經密意》一舉而窺三乘菩提之堂奧,迥異諸方言不及義之說;欲求眞實佛智者、不可不讀! 主文 317頁,連同跋文及序文……等共 384頁。

售價:新臺幣 300 元



#### 宗門密意—公案拈提第七輯 平實導師著

佛教之世俗化,將導致學人以信仰作爲學佛,則將以感應及世間法之庇祐,作爲學佛之主要目標,不能了知學佛之主要目標爲親證三乘菩提。大乘菩提則以般若實相智慧爲主要修習目標,以二乘菩提解脫道爲附帶修習之標的;是故學習大乘法者,應以禪宗之證悟爲要務,能親入大乘菩提之實相般若智慧中故,般若實相智慧非二乘聖人所能知故。此書則以台灣世俗化佛教之三大法師,說法似是而非之實例,配合眞悟祖師之公案解析,提示證悟般若之關節,令學人易得悟入。全書五百餘頁(2007年起,凡購買公案拈提第一輯至第七輯,每購一輯皆贈送本公司精製公案拈提〈超意境〉CD一

片,市售價格 280 元,多購多贈)。

售價:新臺幣 500 元



# 我的菩提路第一輯 釋悟圓、釋善藏法師等著

凡夫及二乘聖人不能實證的佛菩提證悟,末法時代的今天仍然有 人能得實證,由正覺同修會釋悟圓、釋善藏法師等二十餘位實證 如來藏者所寫的見道報告,已爲當代學人見證宗門正法之絲縷不 絕,證明大乘義學的法脈仍然存在,爲末法時代求悟般若之學人 照耀出光明的坦途。由二十餘位大乘見道者所繕,敘述各種不同 的學法、見道因緣與過程,參禪求悟者必讀。全書三百餘頁。

售價:新臺幣300元



#### 阿含正義—唯識學探源 平實導師著

廣說四大部《阿含經》諸經中隱說之眞正義理,一一舉示佛陀本懷,令阿含時期初轉法輪根本經典之眞義,如實顯現於佛子眼前。並提示未法大師對於阿含眞義誤解之實例,一一比對之,證實唯識增上慧學確於原始佛法之阿含諸經中已隱覆密意而略說之,證實世尊確於原始佛法中已曾密意而說第八識如來藏之總相;亦證實世尊在四阿含中已說此藏識是名色十八界之因、之本一證明如來藏是能生萬法之根本心。佛子可據此修正以往受諸大師(譬如西藏密宗應成派中觀師:印順、昭慧、性廣、大願、

達賴、宗喀巴、寂天、月稱、……等人) 誤導之邪見,建立正見,轉入正道乃至親證初果而無困難;書中並詳說三果所證的**心解脫**,以及四果**慧解脫**的親證,都是如實可行的具體知見與行門。全書共七輯,已出版完畢,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元



#### 超意境 CD

以平實導師公案拈提書中超越意境之頌詞,加上曲風優美的旋律,錄成令人嚮往的超意境歌曲,其中包括正覺發願文及平實導師親自譜成的黃梅調歌曲一首。詞曲雋永,殊堪翫味,可供學禪者吟詠,有助於見道。內附設計精美的彩色小冊,解說每一首詞的背景本事。每片 280 元。【每購買公案拈提書籍一冊,即贈送一片。】



#### 菩薩底憂鬱 CD

將菩薩情懷及禪宗公案寫成新詞,並製作成超越意境的優美歌曲。 1.主題曲〈菩薩底憂鬱〉,描述地後菩薩能離三界生死而迴向繼續生在人間,但因尚未斷盡習氣種子而有極深沈之憂鬱,非三賢位菩薩及二乘聖者所知,此憂鬱在七地滿心位方才斷盡;本曲之詞中所說義理極深,昔來所未曾見;此曲係以優美的情歌風格寫詞及作曲,聞者得以激發嚮往諸地菩薩境界之大心,詞、曲都非

常優美,難得一見;其中勝妙義理之解說,已印在附贈之彩色小冊中。 2.以各輯公案拈提中直示禪門入處之頌文,作成各種不同曲風之超意境歌曲,值得玩味、參究;聆聽公案拈提之優美歌曲時,請同時閱讀內附之印刷精美說明小冊,可以領會超越三界的證悟境界;未悟者可以因此引發求悟之意向及疑情,真發菩提心而邁向求悟之途,乃至因此真實悟入般若,成真菩薩。 3.正覺總持咒新曲,總持佛法大意;總持咒之義理,已加以解說並印在隨附之小冊中。本 CD 共有十首歌曲,長達 63 分鐘,附贈二張購書優惠券。每片 280 元。



券。每片 280 元

#### 禪意無限 CD

平實導師以公案拈提書中偈頌寫成不同風格曲子,與他人所寫不同風格曲子共同錄製出版,幫助參禪人進入禪門超越意識之境界。盒中附贈彩色印製的精美解說小冊,以供聆聽時閱讀,令參禪人得以發起參禪之疑情,即有機會證悟本來面目而發起實相智慧,實證大乘菩提般若,能如實證知般若經中的眞實意。本 CD 共有十首歌曲,長達 69 分鐘,每盒各附贈二張購書優惠



#### 鈍鳥與靈龜 平實導師者

鈍鳥及靈龜二物,被宗門證悟者說爲二種人:前者是精修禪定而無智慧者,也是以定爲禪的愚癡禪人;後者是或有禪定、或無禪定的宗門證悟者,凡已證悟者皆是靈龜。但後來被人虛造事實,用以嘲笑大慧宗杲禪師,說他雖是靈龜,卻不免被天童禪師預記「患背」痛苦而亡:「鈍爲離巢易,靈龜脱殼難。」藉以貶低大慧宗杲的證量。同時將天童禪師實證如來藏的證量,曲解爲意識境界的離念靈知。自從大慧禪師入滅以後,錯悟凡夫對他的不實毀謗就一直存在著,不曾止息,並且捏造的假事實也隨著年月的增加而越來越多,終至編成「鈍鳥與靈龜」的假公案、假故事。

本書是考證大慧與天童之間的不朽情誼,顯現這件假公案的虛妄不實;更見大慧宗杲面對 惡勢力時的正直不阿,亦顯示大慧對天童禪師的至情深義,將使後人對大慧宗杲的誣謗至 此而止,不再有人誤犯毀謗賢聖的惡業。書中亦舉證宗門的所悟確以第八識如來藏爲標 的,詳讀之後必可改正以前被錯悟大師誤導的參禪知見,日後必定有助於實證禪宗的開悟 境界,得階大乘眞見道位中,即是實證般若之賢聖。全書 459 頁。

售價:新臺幣 350 元



#### 維摩詰經講記 平實導師著

本經係 世尊在世時,由等覺菩薩維摩詰居士藉疾病而演說之大乘菩提無上妙義,所說函蓋甚廣,然極簡略,是故今時諸方大師與學人讀之悉皆錯解,何況能知其中隱含之深妙正義,是故普遍無法爲人解說;若強爲人說,則成依文解義而有諸多過失。今由平實導師公開宣講之後,詳實解釋其中密意,令維摩詰菩薩所說大乘不可思議解脫之深妙正法得以正確宣流於人間,利益當代學人及與諸方大師。書中詳實演述大乘佛法深妙不共二乘之智慧境界,顯示諸法之中絕待之實相境界,建立大乘菩薩妙道於永遠不敗不壞之地,以此成就護法偉功,欲冀永利娑婆人天。已經宣講

圓滿整理成書流通,以利諸方大師及諸學人。全書共六輯,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 勝鬘經講記 平實導師講述

如來藏爲三乘菩提之所依,若離如來藏心體及其含藏之一切種子,即無三界有情及一切世間法,亦無二乘菩提緣起性空之出世間法;本經詳說無始無明、一念無明皆依如來藏而有之正理,藉著詳解煩惱障與所知障間之關係,令學人深入了知二乘菩提與佛菩提相異之妙理;聞後即可了知佛菩提之特勝處及三乘修道之方向與原理,邁向攝受正法而速成佛道的境界中。共六輯,每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 楞嚴經講記 平實導師著

楞嚴經係密教部之重要經典,亦是顯教中普受重視之經典;經中宣說明心與見性之內涵極爲詳細,將一切法都會歸如來藏及佛性一妙眞如性;亦闡釋佛菩提道修學過程中之種種魔境,以及外道誤會涅槃之狀況,旁及三界世間之起源。然因言句深澀難解,法義亦復深妙寬廣,學人讀之普難通達,是故讀者大多誤會,不能如實理解佛所說之明心與見性內涵,亦因是故多有悟錯之人引爲開悟之證言,成就大妄語罪。今由平實導師詳細講解之後,整理成文,以易讀易懂之語體文刊行天下,以利學人。全書十五輯,全部出版完畢。每輯三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 300 元



## 我的菩提路第二輯 郭正益老師等人合著

書中詳述彼等諸人歷經各處道場學法,一一修學而加以檢擇之不同過程以後,因閱讀正覺同修會、正智出版社書籍而發起抉擇分,轉入正覺同修會中修學;乃至學法及見道之過程,都一一詳述之。其中張志成等人係由前現代禪轉進正覺同修會,張志成原爲現代禪副宗長,以前未閱本會書籍時,曾被人藉其名義著文評論平實導師(詳見《宗通與說通》辨正及《眼見佛性》書末附錄……等);後因偶然接觸正覺同修會書籍,深覺以前聽人評論平實導師之語不實,於是投入極多時間閱讀本會書籍、深入思辨,詳細探索中觀與唯識之關聯與異同,認爲正覺之法義方是正法,深覺相應;亦解開多年來對佛法的迷雲,

確定應依八識論正理修學方是正法。乃不顧面子,毅然前往正覺同修會面見平實導師懺悔,並正式學法求悟。今已與其同修王美伶(亦爲前現代禪傳法老師),同樣證悟如來藏而證得法界實相, 生起實相般若眞智。此書中尚有七年來本會第一位眼見佛性者之見性報告一篇,一同供養大乘佛弟子。

售價:新臺幣 300 元



#### 明心與眼見佛性 游正光老師著

本書細述明心與眼見佛性之異同,同時顯示了中國禪宗破初參明心與重關眼見佛性二關之間的關聯;書中又藉法義辨正而旁述其他許多勝妙法義,讀後必能遠離佛門長久以來積非成是的錯誤知見,令讀者在佛法的實證上有極大助益。也藉慧廣法師的謬論來教導佛門學人回歸正知正見,遠離古今禪門錯悟者所墮的意識境界,非唯有助於斷我見,也對未來的開悟明心實證第八識如來藏有所助益,是故學禪者都應細讀之。共448頁。

售價:新臺幣 300 元



#### 見性與看話頭 黃正倖老師著

黃正倖老師的《見性與看話頭》於〈正覺電子報〉連載完畢, 今結集出版。書中詳說禪宗看話頭的詳細方法,並細說看話頭 與眼見佛性的關係,以及眼見佛性者求見佛性前必須具備的條 件。本書是禪宗實修者追求明心開悟時參禪的方法書,也是求 見佛性者作功夫時必讀的方法書,內容兼顧眼見佛性的理論與 實修之方法,是依實修之體驗配合理論而詳述,條理分明而且 極爲詳實、周全、深入。本書內文 375 頁,全書 416 頁。

售價:新臺幣 300 元



#### 霧峰無霧-給哥哥的信 游宗明老師著

本書作者藉兄弟之間信件往來論義,略述佛法大義;並以多篇短文辨義,舉出釋印順對佛法的無量誤解證據,並一一給予簡單而清晰的辨正,令人一讀即知。久讀、多讀之後即能認清楚釋印順的六識論見解,與真實佛法之牴觸是多麼嚴重;於是在久讀、多讀之後,於不知不覺之間提升了對佛法的極深入理解,正知正見就在不知不覺間建立起來了。當三乘佛法的正知見建立起來之後,對於三乘菩提的見道條件便將隨之具足,於是聲聞解脫道的見道也就水到渠成;接著大乘見道的因緣也將次第成熟,未來自然也會有親見大乘菩提

之道的因緣,悟入大乘實相般若也將自然成功,自能通達般若系列諸經而成實義菩薩。作者居住於南投縣霧峰鄉,自喻見道之後不復再見霧峰之霧,故鄉原野美景一一明見,於是立此書名爲《霧峰無霧》;讀者若欲撥霧見月,可以此書爲緣。

售價:新臺幣 250 元



#### 金剛經宗通 平實導師者

三界唯心,萬法唯識,是成佛之修證內容,是諸地菩薩之所修;般若則是成佛之道(實證三界唯心、萬法唯識)的入門,若未證悟實相般若,即無成佛之可能,必將永在外門廣行菩薩六度,永在凡夫位中。然而實相般若的發起,全賴實證萬法的實相;若欲證知萬法的眞相,則必須探究萬法之所從來,則須實證自心如來一金剛心如來藏,然後現觀這個金剛心的金剛性、眞實性、如如性、清淨性、涅槃性、能生萬法的自性性、本住性,名爲證眞如;進而現觀三界六道唯是此金剛心所成,人間

萬法須藉八識心王和合運作方能現起。如是實證《華嚴經》的「三界唯心、萬法唯識」以後,由此等現觀而發起實相般若智慧,繼續進修第十住位的如幻觀、第十行位的陽焰觀、第十迴向位的如夢觀,再生起增上意樂而勇發十無盡願,方能滿足三賢位的實證,轉入初地;自知成佛之道而無偏倚,從此按部就班、次第進修乃至成佛。第八識自心如來是般若智慧之所依,般若智慧的修證則要從實證金剛心自心如來開始;《金剛經》則是解說自心如來之經典,是一切三賢位菩薩所應進修之實相般若經典。這一套書,是將平實導師宣講的《金剛經宗通》內容,整理成文字而流通之;書中所說義理,迥異古今諸家依文解義之說,指出大乘見道方向與理路,有益於禪宗學人求開悟見道,及轉入內門廣修六度萬行。講述完畢後結集出版,總共9輯,每輯約三百餘頁。

每輯售價:新臺幣 250 元



#### 童女迦葉考—論呂凱文〈佛教輪迴思想的論述分析〉之謬 平實導師著

童女迦葉是佛世率領五百大比丘遊行於人間的歷史事實,是以童貞行而依止菩薩戒弘化於人間的大菩薩,不依別解脫戒(聲聞戒)來弘化於人間。這是大乘佛教與聲聞佛教同時存在於佛世的歷史明證,證明大乘佛教不是從聲聞法中分裂出來的部派佛教的產物,卻是聲聞佛教分裂出來的部派佛教聲聞凡夫僧所不樂見的史實;於是古今聲聞法中的凡夫都欲加以扭曲而作詭說,更是末法時代高聲大呼「大乘非佛說」的六識論聲聞凡夫極力想要扭曲的佛教

史實之一,於是想方設法扭曲迦葉菩薩爲聲聞僧,以及扭曲迦葉童女爲比丘僧等荒 謬不實之論著便陸續出現,古時聲聞僧寫作的《分別功德論》是最具體之事例,現 代之代表作則是呂凱文先生的〈佛教輪迴思想的論述分析〉論文。鑑於如是假藉學 術考證以籠罩大眾之不實謬論,未來仍將繼續造作及流竄於佛教界,繼續扼殺大乘 佛教學人法身慧命,必須舉證辨正之,遂成此書。

售價:新臺幣 180 元



## 空行母—性別、身分定位,以及藏傳佛教 珍妮·坎貝爾女士著,呂艾倫中譯

本書作者爲蘇格蘭哲學家,因爲嚮往佛教深妙的哲學內涵,於 是進入當年盛行於歐美的假藏傳佛教密宗,擔任卡盧仁波切的 翻譯工作多年以後,被邀請成爲卡盧的空行母(又名佛母、明 妃),開始了她在密宗裡的實修過程;後來發覺在密宗雙身法 中的修行,其實無法使自己成佛,也發覺密宗對女性歧視而處 處貶抑,並剝奪女性在雙身法中擔任一半角色時應有的身分定

位。當她發覺自己只是雙身法中被喇嘛利用的工具,沒有獲得絲毫應有的尊重與基本定位時,發現了密宗的父權社會控制女性的本質;於是作者傷心地離開了卡盧仁波切與密宗,但是卻被恐嚇不許講出她在密宗裡的經歷,也不許她說出自己對密宗的教義與教制下對女性剝削的本質,否則將被咒殺死亡。後來她去加拿大定居,十餘年後方才擺脫這個恐嚇陰影,下定決心將親身經歷的實情及觀察到的事實寫下來並且出版,公諸於世。出版之後,她被流亡的達賴集團人士大力攻託,誣指她爲精神狀態失常、說謊……等。但有智之士並未被達賴集團的政治操作及各國政府政治運作吹捧達賴的表相所欺,使她的書銷售無阻而又再版。正智出版社鑑於作者此書是親身經歷的事實,所說具有針對「藏傳佛教」而作學術研究的價值,也有使人認清假藏傳佛教剝削佛母、明妃的男性本位實質,因此洽請作者同意中譯而出版於華人地區。

售價:新臺幣 250 元



售價:新臺幣 250 元

# 黯淡的達賴—失去光彩的諾貝爾和平獎 財團法人正覺教育基金會寫作、編輯

本書舉出很多證據與論述,詳述達賴喇嘛不爲世人所知的一面,顯示達賴喇嘛並不是真正的和平使者,而是假借諾貝爾和平獎的光環來欺騙世人;透過本書的說明與舉證,讀者可以更清楚的瞭解,達賴喇嘛是結合暴力、黑暗、淫欲於喇嘛教裡的集團首領,其政治行爲與宗教主張,早已讓諾貝爾和平獎的光環染污了。本書由正覺出版社印行。



# 假藏傳佛教的神話—性、謊言、喇嘛教 張正玄教授著

本書編著者是由一首名叫「阿姊鼓」的歌曲爲緣起,展開了序幕,揭開假藏傳佛教—喇嘛教—的神秘面紗。其重點是蒐集、摘錄網路上質疑「喇嘛教」的帖子,以揭穿「假藏傳佛教的神話」爲主題,串聯成書,並附加彩色插圖以及說明,讓讀者們瞭解西藏密宗及相關人事如何被操作爲「神話」的過程,以及神話背後的真相。

售價:新臺幣 200 元



# 喇嘛性世界—揭開假藏傳佛教譚崔瑜伽的面紗 張善思、呂艾倫著

這個世界中的喇嘛,號稱來自世外桃源的香格里拉,穿著或紅 或黃的喇嘛長袍,散布於我們的身邊傳教灌頂,吸引了無數的 人嚮往學習;這些喇嘛虔誠地爲大眾祈福,手中拿著寶杵(金 剛)與寶鈴(蓮花),口中唸著咒語:「唵·嘛呢·叭咪·吽····」, 咒語的意思是說:「我至誠歸命金剛杵上的寶珠伸向蓮花寶穴之中」! 「喇嘛性世界」是什麼樣的「世界」呢? 本書將爲您 呈現喇嘛世界的面貌。 當您發現眞相以後,您將會唸:「噢!

喇嘛·性·世界,譚崔性交嘛! |

售價:新臺幣 200 元



#### 達賴真面目-玩盡天下女人 白志偉等編著

假使您不想戴綠帽子,請記得詳細閱讀此書;假使您不想讓好朋友戴綠帽子,請您將此書介紹給您的好朋友。假使您想保護家中的女性,也想要保護好朋友的女眷,請記得將此書送給家中的女性和好友的女眷都來閱讀。本書爲印刷精美的大本彩色中英對照精裝本,爲您揭開達賴喇嘛的眞面目,內容精彩不容錯過,爲利益社會大眾,特別以優惠價格嘉惠所有讀者。大開版雪銅紙彩色精裝本。

售價:新臺幣 800 元



# 末代達賴—性交教主的悲歌 張善思、呂艾倫、辛燕著

簡介從藏傳僞佛教(喇嘛教)的修行核心—性力派男女雙修,探討 達賴喇嘛及藏傳僞佛教的修行內涵。書中引用外國知名學者著作、 世界各地新聞報導,包含:歷代達賴喇嘛的祕史、達賴六世修雙身 法的事蹟,以及《時輪續》中的性交灌頂儀式……等;達賴喇嘛書 中開示的雙修法、達賴喇嘛的黑暗政治手段;達賴喇嘛所領導的寺 院爆發喇嘛性侵兒童;新聞報導《西藏生死書》作者索甲仁波切性

侵女信徒、澳洲喇嘛秋達公開道歉、美國最大假藏傳佛教組織領導人邱陽創巴仁波切的性氾 濫,等等事件背後直相的揭露。

售價:新臺幣 250 元



# 第七意識與第八意識?—穿越時空「超意識」 平實導師著

「三界唯心,萬法唯識」是佛教中應該實證的聖教,也是《華嚴經》中明載而可以實證的法界實相。唯心者,三界一切境界、一切諸法唯是一心所成就,即是每一個有情的第八識如來藏,不是意識心。唯識者,即是人類各各都具足的八識心王——眼識、耳鼻舌身意識、意根、阿賴耶識,第八阿賴耶識又名如來藏,人類五陰相應的萬法,莫不由八識心王共同運作而成就,故說萬法唯識。依聖教量及現

量、比量,都可以證明意識是二法因緣生,是由第八識藉意根與法塵二法為因緣而 出生,又是夜夜斷滅不存之生滅心,即無可能反過來出生第七識意根、第八識如來 藏,當知不可能從生滅性的意識心中,細分出恆審思量的第七識意根,更無可能細 分出恆而不審的第八識如來藏。本書是將演講內容整理成文字,細說如是內容,並 已在〈正覺電子報〉連載完畢,今彙集成書以廣流通,欲幫助佛門有緣人斷除意識 我見,跳脫於識陰之外而取證聲聞初果;嗣後修學禪宗時即得不墮外道神我之中, 得以求證第八識金剛心而發起般若實智。

售價:新臺幣 300 元

# 人間佛教

# 人間佛教-實證者必定不悖三乘菩提

#### 平實導師述

「大乘非佛說」的講法似乎流傳已久,卻只是日本人企圖擺脫中國正統佛教的影響,而在明治維新時期才開始提出來的說法;台灣佛教、大陸佛教的淺學無智之人,由於未曾實證佛法而迷信日本人錯誤的學術考證,錯認爲這些別有用心的日本佛學考證的講法爲天竺佛教的眞實歷史;甚至還有更激進的反對佛教者提出「釋迦牟尼佛並非眞實存在,只是後人捏造的假歷史人物」,竟然也有少數人願意跟著「學術」的假光環而信受不疑,於是開始有一些佛教界人十浩作了反對中

國佛教而推崇南洋小乘佛教的行為,使佛教的信仰者難以檢擇,導致一般大陸人士開始轉入基督教的盲目迷信中。在這些佛教及外教人士之中,也就有一分人根據此邪說而大聲主張「大乘非佛說」的謬論,這些人以「人間佛教」的名義來抵制中國正統佛教,公然宣稱中國的大乘佛教是由聲聞部派佛教的凡夫僧所創造出來的。這樣的說法流傳於台灣及大陸佛教界凡夫僧之中已久,卻非真正的佛教歷史中曾經發生過的事,只是繼承六識論的聲聞法中凡夫僧依自己的意識境界立場,純憑臆想而編造出來的妄想說法,卻已經影響許多無智之凡夫僧俗信受不移。本書則是從佛教的經藏法義實質及實證的現量內涵本質立論,證明大乘佛法本是佛說,是從《阿含正義》尚未說過的不同面向來討論「人間佛教」的議題,證明「大乘眞佛說」。閱讀本書可以斷除六識論邪見,迴入三乘菩提正道發起實證的因緣;也能斷除禪宗學人學禪時普遍存在之錯誤知見,對於建立參禪時的正知見有很深的著墨。內文 488 頁,全書 528 頁。

售價:新臺幣 400 元



#### 實相經宗通 平實導師述著

學佛之目的在於實證一切法界背後之實相,禪宗稱之爲本來面目或本地風光,佛菩提道中稱之爲實相法界;此實相法界即是金剛藏,又名佛法之祕密藏,即是能生有情五陰、十八界及宇宙萬有(山河大地、諸天、三惡道世間)的第八識如來藏,又名阿賴耶識心,即是禪宗祖師所說的眞如心,此心即是三界萬有背後的實相。證得此第八識心時,自能瞭解般若諸經中隱說的種種密意,即得發起實相般若一一實相智慧。每見學佛人修學佛法二十年後仍對實相般若茫然無知,亦不知如何入門,茫無所趣;更因不知三乘菩提的互異互同,是故越是久學者對佛法越覺茫然,都肇因於尚未瞭解佛法的全貌,亦未瞭解佛法的

修證內容即是第八識心所致。本書對於修學佛法者所應實證的實相境界提出明確解析,並提示趣入佛菩提道的入手處,有心親證實相般若的佛法實修者,宜詳讀之,於佛菩提道之實證即有下手處。共八輯,全部出版完畢。

每輯售價:新臺幣 250 元



# 真心告訴您(一)—達賴喇嘛在幹什麼? 正覺教育基金會編著

這是一本報導篇章的選集,更是「破邪顯正」的暮鼓晨鐘。「破邪」是戳破假象,說明達賴喇嘛及其所率領的密宗四大派法王、喇嘛們,弘傳的佛法是仿冒的佛法;他們是假藏傳佛教,是坦特羅(譚崔性交)外道法和藏地崇奉鬼神的苯教混合成的「喇嘛教」,推廣的是以所謂「無上瑜伽」的男女雙身法冒充佛法的假佛教,詐財騙色誤導眾生,常常造成信徒家庭破碎、家中兒少失

怙的嚴重後果。「顯正」是揭櫫眞相,指出眞正的藏傳佛教只有一個,就是覺囊巴,傳的 是 釋迦牟尼佛演繹的第八識如來藏妙法,稱爲他空見大中觀。正覺教育基金會即以此古 今輝映的如藏正法正知見,在眞心新聞網中逐次報導出來,將箇中原委「眞心告訴您」, 如今結集成書,與想要知道密宗眞相的您分享。

售價:新臺幣 250 元



#### 中觀金鑑—詳述應成派中觀的起源與其破法本質 孫正德老師著

學佛人往往迷於中觀學派之不同學說,被應成派與自續派所迷惑;修學般若中觀二十年後自以爲實證般若中觀了,卻仍不曾入門,甫聞實證般若中觀者之所說,則茫無所知,迷惑不解;隨後信心盡失,不知如何實證佛法;凡此,皆因惑於這二派中觀學說所致。自續派中觀所說同於常見,以意識境界立爲第八識如來藏之境界,應成派所說則同於斷見,但又同立意識爲常住法,故亦具足斷常二見。今者孫正德老師有鑑於此,乃將起

源於密宗的應成派中觀學說,追本溯源,詳考其來源之外,亦一一舉證其立論內容,詳加辨正,令密宗雙身法祖師以識陰境界而造之應成派中觀學說本質,詳細呈現於學人眼前,令其維護雙身法之目的無所遁形。若欲遠離密宗此二大派中觀謬說,欲於三乘菩提有所進道者,允宜具足閱讀並細加思惟,反覆讀之以後將可捨棄邪道返歸正道,則於般若之實證即有可能,證後自能現觀如來藏之中道境界而成就中觀。本書分上、中、下三冊,已全部出版。

每冊售價:新臺幣 250 元



#### 法華經講義 平實導師述著

此書爲平實導師始從 2009/7/21 演述至 2014/1/14 之講經錄音整理所成。世尊一代時教,總分五時三教,即是華嚴時、聲聞緣覺教、般若教、種智唯識教、法華時;依此五時三教區分爲藏、通、別、圓四教。本經是最後一時的圓教經典,圓滿收攝一切法教於本經中,是故最後的圓教聖訓中,特地指出無有三乘菩提,其實唯有一佛乘;皆因眾生愚迷故,方便區分爲三乘菩提以助眾生證道。世尊於此經中特地說明如來示現於人間的唯一大事因緣,便是爲有緣眾生「開、示、悟、入」諸佛的所知所見——第八識如來藏

妙眞如心,並於諸品中隱說「妙法蓮花」如來藏心的密意。然因此經所說甚深難解,眞義隱晦,古來難得有人能窺堂奧;平實導師以知如是密意故,特爲末法佛門四眾演述《妙法蓮華經》中各品蘊含之密意,使古來未曾被古德註解出來的「此經」密意,如實顯示於當代學人眼前。乃至〈藥王菩薩本事品〉、〈妙音菩薩品〉、〈觀世音菩薩普門品〉、〈普賢菩薩勸發品〉中的微細密意,亦皆一併詳述之,開前人所未曾言之密意,示前人所未見之妙法。最後乃至以〈法華大意〉而總其成,全經妙旨貫通始終,而依佛旨圓攝於一心如來藏妙心,厥爲曠古未有之大說也。已於2015/05/31起開始出版,每二個月出版一輯,共有25輯。

每輯售價:新臺幣 300 元



#### 我的菩提路第三輯 王美伶老師等人合著

自從正覺同修會成立以來,每年夏初、多初都舉辦精進禪三共修,藉以助益會中同修們得以證悟明心發起般若實相智慧;凡已實證而被平實導師印證者,皆書具見道報告用以證明佛法之眞實可證而非玄學,證明佛法並非純屬思想、理論而無實質,是故每年都能有人證明正覺同修會的「實證佛教」主張並非虛語。 特別是眼見佛性一法,自古以來中國禪宗祖師實證者極寡,較之明心開悟的證境更難令人信受;至 2017 年初,正覺同修會中的證悟明心者已近五百人,然而其中眼見佛性者至今唯十餘人爾,可謂難

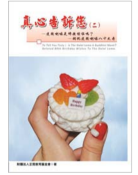
能可貴,是故明心後欲冀眼見佛性者實屬不易。黃正倖老師是懸絕七年無人見性後的第一人,她於 2009 年的見性報告刊於本書的第二輯中,爲大眾證明佛性確實可以眼見;其後七年之中求見性者都屬解悟佛性而無人眼見,幸而又經七年後的 2016 冬初,以及 2017 夏初的禪三,復有三人眼見佛性,希冀鼓舞四眾佛子求見佛性之大心,今則具載一則於書末,顯示求見佛性之事實經歷,供養現代佛教界欲得見性之四眾弟子。全書四百頁。售價:新臺幣 300 元。



# 西藏「活佛轉世」制度—附佛、造神、世俗法 許正豐、張正玄老師合著

歷來關於喇嘛教活佛轉世的研究,多針對歷史及文化兩部分,於 其所以成立的理論基礎,較少系統化的探討。尤其是此制度是否 依據「佛法」而施設?是否合乎佛法真實義?現有的文獻大多含 糊其詞,或人云亦云,不曾有明確的闡釋與如實的見解。因此本 文先從活佛轉世的由來,探索此制度的起源、背景與功能,並進 而從活佛的尋訪與認證之過程,發掘活佛轉世的特徵,以確認「活 佛轉世」在佛法中應具足何種果德。

售價:新臺幣 150 元



#### 真心告訴您(二)

- 達賴喇嘛是佛教僧侶嗎? - 補祝達賴喇嘛八十大壽正覺教育基金會編著

這是一本針對當今達賴喇嘛所領導的喇嘛教,冒用佛教名相、於師徒間或師兄姊間,實修男女邪淫,而從佛法三乘菩提的現量與聖教量,揭發其謊言與邪術,證明達賴及其喇嘛教是仿冒佛教的外道,是「假藏傳佛教」。藏密四大派教義雖有「八識論」與「六識論」的表面差異,然其實修之內容,皆共許「無上瑜伽」四部灌頂爲究竟「成佛」之法門,也就是共以男女雙修之邪淫法爲「即身成佛」之

密要,雖美其名曰「欲貪爲道」之「金剛乘」,並誇稱其成就超越於(應身佛) 釋 迦牟尼佛所傳之顯教般若乘之上;然詳考其理論,則或以意識離念時之粗細心爲 第八識如來藏,或以中脈裡的明點爲第八識如來藏,或如宗喀巴與達賴堅決主張 第六意識爲常恆不變之眞心者,分別墮於外道之常見與斷見中;全然違背 佛說 能生五蘊之如來藏的實質。

售價:新臺幣300元。

#### 佛法入門 ○○菩薩著

學佛人往往修學二十年後仍不知如何入門, 茫無所入漫無方向, 不知如何實證佛法; 更因不知三乘菩提的互異互同之處, 導致越是久學者越覺茫然, 都是肇因於尚未瞭解佛法的全貌所致。本書對於佛法的全貌提出明確的輪廓, 並說明三乘菩提的 異同處, 讀後即可輕易瞭解佛法全貌, 數日內即可明瞭三乘菩提入門方向與下手處。出版日期未定。

#### 修習止觀坐禪法要講記 平實導師述著

修學四禪八定之人,往往錯會禪定之修學知見,欲以無止盡之 坐禪而證禪定境界,卻不知修除性障之行門才是修證四禪八定 不可或缺之要素,故智者大師云「性障初禪」;性障不除,初禪 永不現前,云何修證二禪等? 又:行者學定,若唯知數息,而 不解六妙門之方便善巧者,欲求一心入定,極難可得,智者大 師名之爲「事障未來」:障礙未到地定之修證。又禪定之修證, 不可違背二乘菩提及第一義法,否則縱使具足四禪八定,亦不 能實證涅槃而出三界。此諸知見,智者大師於《修習止觀坐禪

法要》中皆有闡釋。作者平實導師以其第一義之見地及禪定之實證證量,曾加以詳細解析。 將俟正覺寺竣工啓用後重講,不限制聽講者資格;講後將以語體文整理出版。欲修習世間 定及增上定之學者,官細讀之。

#### 解深密經講記 平實導師述著

本經係 世尊晚年第三轉法輪,宣說地上菩薩所應熏修之唯識正義經典,經中所說義理乃是大乘一切種智增上慧學,以阿陀那識一如來藏一阿賴耶識爲主體。禪宗之證悟者,若欲修證初地無生法忍乃至八地無生法忍者,必須修學《楞伽經、解深密經》所說之八識心王一切種智;此二經所說正法,方是真正成佛之道;印順法師否定如來藏之後所說萬法緣起性空之法,是以誤會後之二乘解脫道取代大乘真正成佛之道,亦已墮於斷滅見中,不可謂

爲成佛之道也。平實導師曾於本會郭故理事長往生時,於喪宅中從初七至第十七,宣講圓滿,作爲郭老之往生佛事功德,迴向郭老早證八地、速返娑婆住持正法;茲爲今時後世學人故,將擇期重講《解深密經》,以淺顯之語句整理成文,用供證悟者進道;亦令諸方未悟者,據此經中佛語正義,修正邪見,依之速能入道。全書約三~四輯,每輯三百餘頁,將於未來重講完畢後整理成文、逐輯出版。

#### 阿含講記—小乘解脱道之修證 平實導師述

數百年來,南傳佛法所說證果之不實,所說解脫道之虛妄,所 弘解脫道法義之世俗化,皆已少人知之;從南洋傳入台灣與大 陸之後,所說法義虛謬之事,亦復少人知之;今時台灣全島印 順系統之法師居士,多不知南傳佛法數百年來所說解脫道之義 理已然偏斜、已然世俗化、已非真正之二乘解脫正道,猶極力 推崇與弘揚。彼等南傳佛法近代所謂之證果者多非真實證果 者,譬如阿迦曼、葛印卡、帕奧禪師、一行禪師……等人,悉

皆未斷我見故。近年更有台灣南部大願法師,高抬南傳佛法之二乘修證行門爲「捷徑究竟 解脫之道」者,然而南傳佛法縱使道修實證,得成阿羅漢,至高唯是二乘菩提解脫之道, 絕非究竟解脫,無餘涅槃中之實際尚未得證故,法界之實相尚未了知故,習氣種子待除故, 一切種智未實證故,焉得謂爲「究竟解脫」?即使南傳佛法近代眞有實證之阿羅漢,尚且 不及三賢位中之七住明心菩薩本來自性清淨涅槃智慧境界,不知此賢位菩薩所證之無餘涅 槃實際,仍非大乘佛法中之見道者,何況普未實證聲聞果乃至未斷我見之人?謬充證果已 屬逾越,更何況是誤會二乘菩提之後,以未斷我見之凡夫知見所說之二乘菩提解脫偏斜法 道,焉可高抬爲「究竟解脫」?而且自稱「捷徑之道」?又妄言解脫之道即是成佛之道, 完全否定般若實智、否定三乘菩提所依之加來藏心體,此理大大不涌也!平實導師爲令修 學二乘菩提欲證解脫果者,普得迴入二乘菩提正見、正道中,是故選錄四阿含諸經中,對 於二乘解脫道法義有具足圓滿說明之經典,預定未來十年內將會加以詳細講解,令學佛人 得以了知二乘解脫道之修證理路與行門,庶免被人誤導之後,未證言證,于犯道禁,成大 妄語,欲升反墮。本書首重斷除我見,以助行者斷除我見而實證初果爲著眼之目標,若能 根據此書內容,配合平實老師所著《識蘊直義》《阿含正義》內涵而作實地觀行,實證初 果非爲難事,行者可以藉此三書自行確認聲聞初果爲實際可得現觀成就之事。此書中除依 二乘經典所說加以官示外,亦依斷除我見等之證量,及大乘法中道種智之證量,對於意識 心之體性加以細述,令諸二乘學人必定得斷我見、常見,免除三縛結之繫縛。次則宣示斷 除我執之理,欲令升進而得薄貪瞋痴,乃至斷五下分結……等。共二冊,每冊三百餘頁。

#### ★聲明★

本社於 2015/01/01 開始調整本目錄中部分書籍之售價,以因應各項成本的 持續增加。

> \*喇嘛教修外道雙身法,墮識陰境界,非佛教\* \*弘楊如來藏他空見的譽畫派才是真正藏傳佛教\*

總經銷: 飛鴻 國際行銷股份有限公司

231 新北市新店市中正路 501 之 9 號 2 樓

零售:1全台連鎖經銷書局:

三民書局、誠品書局、何嘉仁書店 敦煌書店、紀伊國屋、金石堂書局、建宏書局 諾貝爾圖書城、墊腳石圖書文化廣場

2.**台北市**: 佛化人生 **大安區**羅斯福路 3 段 325 號 6 樓之 4 台電大樓對面

3.新北市:春大地書店 蘆洲區中正路 117號

4.桃園市: 御書堂 龍潭區中正路 123 號

5.新竹市:大學書局 東區建功路 10 號

6.**台中市:**瑞成書局 東區雙十路 1 段 4 之 33 號 佛教詠春書局 **南屯區**永春東路 884 號

文春書店 霧峰區中正路 1087 號

7. 彰化市: 心泉佛教文化中心 南瑤路 286 號

8.高雄市:政大書城 苓雅區光華路 148-83 號

明儀書局 三民區明福街 2號\

青年書局 苓雅區青年一路 141 號

9.**宜蘭市:** 金隆書局 中山路 3 段 43 號

10.台東市:東普佛教文物流通處 博愛路 282 號

11.其餘鄉鎮市經銷書局:請電詢總經銷飛鴻公司。

12.大陸地區請洽: 香港:樂文書店

旺角店:香港九龍旺角西洋菜街62號3樓

電話:(852)23903723 email:luckwinbooks@gmail.com

銅鑼灣店:香港銅鑼灣駱克道 506 號2樓

電話:(852)28811150 email: luckwinbs@gmail.com

**廈門**: 廈門外圖臺灣書店有限公司

地址:廈門市思明區湖濱南路809號 廈門外圖書城3樓 郵編:361004

電話:0592-5061658(臺灣地區請撥打 86-592-5061658)

E-mail: JKB118@188.COM

13. 美國: 世界日報圖書部: 紐約圖書部 電話 7187468889#6262

洛杉磯圖書部 電話 3232616972#202

14.國內外地區網路購書:

正智出版社 書香園地 http://books.enlighten.org.tw/

(書籍簡介、經銷書局可直接聯結下列網路書局購書)

三民 網路書局 http://www.sanmin.com.tw 誠品 網路書局 http://www.eslitebooks.com 博客來 網路書局 http://www.books.com.tw 金石堂 網路書局 http://www.kingstone.com.tw 飛鴻 網路書局 http://fh6688.com.tw

**附註:1**.請儘量向各經銷書局購買:郵政劃撥需要十天才能寄到(本公司 在您劃撥後第四天才能接到劃撥單,次日寄出後第四天您才能收到書籍,此八天 中一定會遇到週休二日,是故共需十天才能收到書籍)若想要早日收到書籍 者,請劃撥完畢後,將劃撥收據貼在紙上,旁邊寫上您的姓名、住址、郵 區、電話、買書詳細內容,直接傳真到本公司 02-28344822,並來電 02-28316727、28327495 確認是否已收到您的傳真,即可提前收到書籍。 2. 因台灣每月皆有五十餘種宗教類書籍上架,書局書架空間有限,故唯有新 書方有機會上架,通常每次只能有一本新書上架;本公司出版新書,大多 上架不久便已售出,若書局未再叫貨補充者,書架上即無新書陳列,則請 直接向書局櫃台訂購。 3.若書局不便代購時,可於晚上共修時間向正覺同 修會各共修處請購(共修時間及地點,詳閱**共修現況表**。每年例行年假期間 請勿前往請書,年假期間請見共修現況表)。 4. 郵購:郵政劃撥帳號 19068241。 5. 正覺同修會會員購書都以八折計價(戶籍台北市者爲一般會 員,外縣市爲護持會員)都可獲得優待,欲一次購買全部書籍者,可以考慮 入會, 節省書費。入會費一千元 (第一年初加入時才需要繳), 年費二千元。 6.尚未出版之書籍,請勿預先郵寄書款與本公司,謝謝您! 7.若欲一次 購齊本公司書籍,或同時取得正覺同修會贈閱之全部書籍者,請於正覺同 修會共修時間,親到各共修處請購及索取;台北市讀者請治:103台北市 承德路三段 267 號 10 樓 (捷運淡水線 圓山站旁) 請書時間: 週一至週五爲 18.00~21.00,第一、三、五週週六爲 10.00~21.00,雙週之週六爲 10.00~18.00 請購處專線電話:25957295-分機14(於請書時間方有人接聽)。

#### 敬告大陸讀者:

大陸讀者購書、索書捷徑(尚未在大陸出版的書籍,以下二個途徑都可以購得,電子書另包括結緣書籍):

**1.廈門外國圖書公司**:廈門市思明區湖濱南路 809 號 廈門外圖書城 3F 郵編:361004 電話:0592-5061658 網址:JKB118@188.COM

2.電子書:正智出版社有限公司及正覺同修會在台灣印行的各種局版書、結緣書,已有『正覺電子書』陸續上線中,提供讀者於手機、平板電腦上購書、下載、閱讀正智出版社、正覺同修會及正覺教育基金會所出版之電子書,詳細訊息敬請參閱『正覺電子書』專頁:http://books.enlighten.org.tw/ebook

關於平實導師的書訊,請上網查閱:

成佛之道 http://www.a202.idv.tw 正智出版社 書香園地 http://books.enlighten.org.tw/ 中國網採訪佛教正覺同修會、正覺教育基金會訊息:

http://big5.china.com.cn/gate/big5/fangtan.china.com.cn/2014-06/19/cont ent 32714638.htm

http://pinpai.china.com.cn/

★ 正智出版社有限公司售書之稅後盈餘,全部捐助財團法入正覺寺 籌備處、佛教正覺同修會、正覺教育基金會,供作弘法及購建道場之 用;懇請諸方大德支持,功德無量。

#### ★聲明★

本社於 2015/01/01 開始調整本目錄中部分書籍之售價,以因應各項成本的持續增加。

- \* 喇嘛教修外道雙身法、墮識陰境界,非佛教 \*
- \* 弘揚如來藏他空見的覺囊派才是真正藏傳佛教 \*

書 名:普門自在——公案拈提集錦 第二輯

作 者:平實導師

發 行 人:廖 宙

校 對:何承化 曾邱賢 翁明麗 呂傳勝

出 版 者:佛教正覺同修會

地 址:10367臺北市承德路三段277號9樓

電 話:+886-2-25957295 分機:10-21(白天)

網 址:http://books.enlighten.org.tw

出版年月:公元2015年3月29日電子書初版

ISBN 978-986-904-484-4 (PDF)

其他版本:

公元 2014 年 1 月 改版二刷 ISBN 957-41-2143-7 (平裝)

